
 

République Algérienne Démocratique et Populaire 

 Ministère de L'Enseignement Supérieur et de la Recherche Scientifique 

 

 

 

 

 

 

 Université A. Mira de Bejaia 

Faculté des Sciences Humaines et Sociales 

Département de Psychologie et d’Orthophonie 
 

 

 

Polycopié de cours du module :  

 

PSYCHOTHÉRAPIES D’INSPIRATION 
PSYCHANALYTIQUES 

 

Destiné aux Étudiants de troisième année Licence 

Spécialité : Psychologie Clinique 

 

 

Préparé par 

Dr GACI Khelifa 

 

 

 

Année universitaire : 2024-2025 



 

 

Sommaire 

Introduction ................................................................................................................................ 1 

Chapitre I: La Psychanalyse Freudienne (Cure type) 

I/- Le point de vue structural chez Freud ; l'appareil psychique et son fonctionnement ............ 2 

1. Métapsychologie .......................................................................................................................... 3 

1.1. Premier modèle ......................................................................................................................... 5 

1.2. Deuxième modèle ..................................................................................................................... 6 

1.3. Troisième modèle ..................................................................................................................... 6 

1.4. Quatrième modèle .................................................................................................................... 7 

2. L’appareil psychique ................................................................................................................... 8 

2.1. Les lieux psychiques (le point de vue topique) ......................................................................... 8 

2.1.1. La première topique ............................................................................................................... 9 

• L'inconscient……………………………………………………………………………..10 

• le préconscient……………………………………………………………………………11 

• le conscient………………………………………………………………………………….11 

2-1-2- La seconde topique ............................................................................................................. 15 

2.1.2.1. Le passage de la première à la seconde topique ............................................................... 15 

2.1.2.2. Les trois instances de la seconde topique(ça,le moi et le surmoi) .................................... 18 

3. Transfert, contre-transfert..................................................................................................... 21 

3.1. Origines .................................................................................................................................. 22 

3.2.  Transfert, les transferts .......................................................................................................... 23 

3.3. Transfert, produit de la situation analytique ........................................................................... 25 

4. Quelques registres de transfert ................................................................................................... 29 

4.1. Transfert explicite, transfert implicite .................................................................................... 29 

4.2. Transfert blanc ....................................................................................................................... 29 

4.3. Transfert latéral ...................................................................................................................... 30 

4.4. Transfert direct et indirect : l'amour de transfert .................................................................... 30 

5. Le contre-transfert ..................................................................................................................... 31 

5.1.Quelques définitions inaugurales ............................................................................................ 31 



 
 

5.2.Quelques exemples à propos du contre-transfert : ................................................................... 32 

5.3.La haine dans le contre-transfert : ........................................................................................... 32 

5.4.La séduction dans le contre-transfert : ..................................................................................... 33 

5.5.Dynamique de l'amour de transfert. ......................................................................................... 34 

5.6.Le transfert : une force d'attraction .......................................................................................... 34 

Conclusion : ................................................................................................................................... 36 

Chapitre II: les Psychothérapies Psychalytique Adlerienne et Jungienne 

I. La psychothérapie individuelle d’ADLER. .......................................................................... 39 

1.Compensation, surcompensation et complexes .......................................................................... 40 

1.1Compensation des faiblesses .................................................................................................... 40 

1.2.Surcompensation ..................................................................................................................... 41 

1.3.Complexe d’infériorité ............................................................................................................ 41 

1.4.Complexe de supériorité .......................................................................................................... 42 

2.La typologie de la personnalité ou les styles de vie .................................................................... 42 

2.1.Ordre de naissance ................................................................................................................... 42 

2.2.Premier né ................................................................................................................................ 43 

2.3.Second-né ................................................................................................................................ 43 

2.4.Le plus jeune enfant................................................................................................................. 43 

2.5.Enfant unique .......................................................................................................................... 43 

3.Tableau N1 : comparaison des théories de la personnalité entre Freud et Adler ........................ 44 

4.Les cannons théoriques de Alfred Adler ............................................................................... 45 

4.1. Sentiment d'infériorité et Compensation ................................................................................ 45 

4.2. But de Vie ............................................................................................................................... 46 

4.3. Style de Vie ............................................................................................................................ 46 

4.4. Importance des Relations Sociales ......................................................................................... 47 

4.5. Encouragement et Rééducation .............................................................................................. 47 

4.6. Approche Positive et Préventive ............................................................................................. 47 

Conclusion ................................................................................................................................ 48 

III- psychothérapie psychanalytique jungienne : ..................................................................... 50 

1.Les processus psychiques ; ......................................................................................................... 56 

2.La persona ................................................................................................................................... 57 



 
 

III-1- La psychothérapie jungienne .......................................................................................... 60 

1.Techniques mises en œuvre : imagination active et dialogue intérieur ...................................... 62 

III-2- Critiques de la psychologie analytique ................................................................................ 63 

Chapitre III: la technique du psychodrame analytique 

I. Le psychodrame analytique : ................................................................................................ 65 

1.Technique du psychodrame psychanalytique individuel (selon Philipe Jeammet)..................... 66 

2.Spécificité du psychodrame psychanalytique ............................................................................. 72 

3.Indications .................................................................................................................................. 80 

4.Limites et risques du psychodrame ............................................................................................. 81 

 

Chapitre IV: les règles techniques de la psychothérapie  d'inspiration psychanalytique et 

la réalité Algérienne 

I. Les problèmes du cadre en PIP et en Psychanalyse .............................................................. 84 

1. Le temps et l'argent .................................................................................................................... 85 

2. la règle « tout dire, ne rien faire » .............................................................................................. 87 

3. Le respect du secret ................................................................................................................... 89 

4. L'anonymat du thérapeute .......................................................................................................... 90 

II. L’analyse de la demande dans le cas de l’enfant et l’adolescent ......................................... 91 

1. Qui demande, quoi, à qui ? .............................................................................................. 92 

• qui demande ? ................................................................................................................... 93 

• quoi ................................................................................................................................... 94 

• à qui .................................................................................................................................. 95 

IV. Sur les quelques pièges de la relation thérapeutique.......................................................... 95 

1. Les buts de la relation thérapeutique ......................................................................................... 95 

2. Des pièges possibles : ................................................................................................................ 97 

2.1.La tentation de se sentir « supérieur » ..................................................................................... 97 

2.2. La tentation pédagogique ....................................................................................................... 98 

2.3. Le plaisir de la maitrise………………………………………………….…………………...98 

2.4. Le prosélytisme ...................................................................................................................... 99 

2.5. Les conseils………………………………………………………………………………..…99 



 
 

2.6. La séduction ......................................................................................................................... 100 

2.7. La position réparatrice .......................................................................................................... 100 

V- la psychothérapie psychanalytique en Algérie .................................................................. 101 

1. Les miracles du psychisme et de la psychothérapie : .............................................................. 102 

2. les caractéristiques communes entre les P.I.P et la psychanalyse .......................................... 103 

3. Les indications et contre-indications de psychothérapie ; les indications livresques et la réalité 

algérienne: ................................................................................................................................... 105 

4. Le problème de la formation et l'échec relatif des différentes thérapies: ................................ 106 

5.Quelques sens des choix thérapeutiques ................................................................................... 108 

• Les thérapies traditionnelles et religieuses comme pardon et inscription dans la filiation 108 

6. La psychothérapie d'inspiration psychanalytique indication majeure de la névrose en Algérie 

 ..................................................................................................................................................... 109 

6.1. le moi ne doit pas être trop fragile ....................................................................................... 109 

6.2. le désir le conflit ne doit pas être trop intense ..................................................................... 109 

a- l'algérien: un éternel enfant! .............................................................................................. 111 

b- la terminale : moment par excellence de décompensation ................................................. 113 

conclusion .......................................................................................................................... 114 

Liste bibliographique…………………………………………………………………………… 115 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

 

Introduction 

     Ce cours propose une immersion dans les principaux courants de la 

psychanalyse, en débutant par l'exploration de la psychanalyse freudienne 

classique, également appelée la Cure-Type. À travers une étude des principes 

théoriques de Freud, de ses techniques et des objectifs visés, les étudiants de la 

troisième année Licence en psychologie clinique acquerront une compréhension 

solide des fondements de la pratique psychanalytique (P.I.P). Ensuite, le cours 

aborde les psychothérapies d’inspiration psychanalytique, mettant en lumière les 

approches individuelles développées par Adler et Jung, ainsi que le psychodrame 

analytique de Didier Anzieu, une méthode innovante dans ses applications 

cliniques. Enrichi pour répondre aux besoins spécifiques du contexte algérien, le 

contenu soulève des problématiques contemporaines telles que le cadre 

thérapeutique en psychothérapie d'inspiration psychanalytique (P.I.P), l’analyse de 

la demande, et les défis de la relation thérapeutique. Enfin, une attention 

particulière est accordée aux pratiques et aux défis spécifiques à la psychothérapie 

psychanalytique en Algérie, permettant aux cliniciens d'adapter ces approches à la 

réalité Algérienne 

      Ce cours répond aux critères du programme (canevas) destiné aux étudiants 

Licence3 en psychologie clinique. Ce programme est bien enrichi par des éléments 

essentiels à la pratique clinique psychanalytique en générale, avec quelques 

aménagements des règles techniques adaptées au contexte algérien.  

       Nous allons optés, dans ces prochains paragraphes à la réalisation du 

programme délimité dans le sommaire en abordant ses éléments systématiquement. 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

Chapitre I : La Psychanalyse 

Freudienne (Cure type) 
 



 

2 
 

I/- Le point de vue structural chez Freud ; l'appareil psychique et son 

fonctionnement 

      Evoquer la thérapie analytique c’est aborder le fonctionnement psychique en 

psychanalyse, comme d'ailleurs du transfert, conduit nécessairement à un retour 

aux sources freudiennes : la généralisation de ces notions fondamentales entraîne 

un élargissement et un affaiblissement de leur impact et de leur portée, si bien 

qu'elles risquent parfois de se perdre dans les applications qui pourtant en assurent 

la transmission, voire le succès. 

      Il paraît cependant difficile d'admettre, d'un point de vue épistémologique, que 

soit abandonnée l'élaboration originaire de ces concepts : celle-ci garantit en effet 

la rigueur de leurs développements possibles, seulement et seulement si, les 

définitions fondamentales qu'elle précise sont maintenues avec suffisamment de 

fidélité. L'utilisation de la notion de fonctionnement psychique est déterminée, 

chez Freud, par la mise en place d'une métapsychologie rendant compte du modèle 

fictif d'un appareil psychique. Actuellement, le terme de " fonctionnement " se voit 

trop souvent coupé de cette représentation modélisante et se caractérise finalement 

par un système mécanique d'opérations ou de conduites psychiques sans 

appréhension métapsychologique structurante de l'ensemble. Le fonctionnement 

psychique risque alors d'être essentiellement saisi sur un mode séquentiel, isolé, la 

dimension fonctionnelle prenant le pas sur le point de vue structural. 

     Il est donc nécessaire de reprendre les données essentielles de l'œuvre 

freudienne concernant l'appareil psychique et l'établissement des différentes 

topiques : celles-ci constituent en effet une illustration exemplaire de l'intérêt de la 

métapsychologie, dans la mesure où elles démontrent la souplesse des mouvements 

d'élaboration des modèles formels, et le transport des données cliniques sur une " 

autre scène ", celle de la pensée créatrice, dans ses analogies avec le rêve, c'est-à-

dire comme entreprise de figuration des représentations. 



 

3 
 

      Cette dimension selon Chabert (1990), paraît particulièrement importante à 

préserver dans la mesure où les grands mouvements post-freudiens, et notamment 

ceux ordonnés par M Klein, l'Ego Psychology ou J Lacan ont, chacun à leur 

manière, engagé des dérives notables des propositions freudiennes : la centration 

essentielle sur les contenus fantasmatiques et notamment l'exhumation des 

substrats " archaïques " ont conduit M Klein (1952) et ses successeurs (notamment 

Bion et Winnicott) à des modifications considérables dans la conception du 

fonctionnement psychique ; l'investissement préférentiel du fonctionnement du 

Moi a entraîné Hartmann (1950) et son école à une psychologisation et à une 

réification des instances dont les effets sont effectivement repérables dans 

l'évolution d'un mouvement psychanalytique obéissant notamment aux impératifs 

d'une réalité environnementale dont les exigences adaptatives sont prévalentes ; les 

théories lacaniennes, au contraire, s'éloignent de leurs systèmes d'application pour 

s'attacher aux modèles linguistiques plus abstraits, créant de nouvelles catégories 

de pensée - le réel, le symbolique et l'imaginaire - sans pour autant se dégager d'un 

ordonnancement obligé des productions psychiques. 

        Nous nous pouvons aborder le fonctionnement de l’appareil psychique sans se 

référer à la notion de la métapsychologie, de quoi s'agit-il ?  

  
1- Métapsychologie 

      L'analyse du fonctionnement psychique proposée par S Freud relève d'abord de 

la construction de modèles dont le caractère fictif doit être souligné : en tant que 

tel, l'appareil psychique est appréhendé dans une approche formelle, grâce à 

l'élaboration de métapsychologies dont le déroulement dialectique est essentiel. 

      Freud s'est souvent insurgé contre une conception rationaliste de la science, 

celle qui présenterait ses découvertes comme produit d'un ensemble de concepts 

radicalement inédits et élaborés à partir du chaos ou d'une confusion antérieure : " 

C'est que ces idées ne sont pas le fondement de la science sur lequel tout repose ; 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib28
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib26


 

4 
 

ce fondement au contraire c'est l'observation seule ". Les matériaux empiriques 

issus de l'observation sont d'abord recueillis sous la forme de " conceptions 

fondamentales, nébuleuses, évanescentes, à peine représentables, que [la science] 

espère pouvoir saisir plus clairement au cours de son développement et qu'elle est 

prête aussi à échanger...contre d'autres " (Freud, 1914, P.85) . Comment ces " 

conceptions fondamentales " sont-elles produites ? Sont-elles de pures 

généralisations des matériaux concrets que recueillerait l'observation ? Freud s'en 

explique en détails en 1915 : " Une science doit être construite sur des concepts 

fondamentaux clairs et nettement définis " (P.33). Le premier temps de la recherche 

est consacré à la description des phénomènes qui sont ensuite rassemblés, ordonnés 

et insérés dans des relations. Cependant, " dans la description déjà, on peut éviter 

d'appliquer au matériel certaines idées que l'on puise ici ou là et certainement pas 

dans la seule expérience actuelle ". Ces idées abstraites occupent une place 

particulière par rapport au matériel empirique " elles semblent [lui] être 

empruntées, mais [...] en réalité [il] leur est soumis ", c'est-à-dire que les 

conceptions, même floues, déterminent et influencent l'émergence des matériaux 

empiriques. Freud offre ainsi un modèle de recherche déterminé par une 

préconception encore imprécise mais qui constitue une structuration préalable du 

regard, structuration qui repose en fait sur des modèles construits comme une 

fiction dont la fécondité future est à la fois pressentie et mise à l'épreuve. Les 

découvertes vont inéluctablement déborder le point de vue initial : le travail 

dialectique préconisé par Freud commence là, dans un souci d'ajustement 

permanent entre les phénomènes à considérer et la constitution de concepts 

fondamentaux, c'est-à-dire de l'appareil théorique proprement dit. Ce corpus 

théorique va devoir lui aussi fonctionner comme préconception dans la 

structuration du regard clinique car " le progrès de la science ne tolère pas non plus 

de rigidité dans les définitions ". La conception dialectique de Freud, à la fois 

rigoureuse et souple, s'illustre dans l'élaboration de plusieurs métapsychologies 

mettant en évidence les articulations entre les données cliniques et leur traitement 

théorique dans des allers-retours permanents, mouvements de rupture et 



 

5 
 

d'élaboration qui s'intercroisent, se rencontrent et s'opposent dans le 

renouvellement des questions et les tentatives de réponses. 
 
1.1-Premier modèle 

Elaboré entre 1895 et 1900, il est décrit en détail dans le chapitre VII de 

l'Interprétation des rêves (1900) et repose sur des conceptions plurielles : 

• associationniste : le contenu de l'appareil psychique et des divers systèmes 

qui le constituent est entièrement composé d'images mentales, de 

représentations ; celles-ci ne sont différenciées que par le jeu des liaisons 

associatives qui les relient ;  

• psychophysiologique : le psychisme est un organe corporel, les énergies qui 

l'animent trouvent leur source dans ces organes et viennent charger les 

représentations qui deviennent par là même les représentations des besoins 

du corps. L'affectivité - manifestation essentielle de ces processus - est 

pensée sur le modèle de tension et de décharge ;  

• spiritualiste : le fonctionnement mental obéit à deux régimes ; le premier - 

celui des processus primaires - rend compte d'une circulation libre de 

l'énergie, des processus automatiques de décharge, d'une pensée associative 

incontrôlée. Le second - celui des processus secondaires - soutient le Moi, 

instance d'adaptation au réel, entravant le processus primaire par l'obligation 

de rétention de la décharge, l'élaboration de la pensée, la prise en 

considération des contraintes de la réalité dans la satisfaction des besoins 

pulsionnels ;  

• évolutionniste : la pulsion sexuelle connaît deux grandes étapes de 

développement ; la première correspond à la sexualité infantile, dispersée en 

activités pulsionnelles indépendantes, anarchiques, autoérotiques ; la 

seconde permet l'intégration de ces composants partiels dans un ensemble 

hiérarchique, orienté vers un objet et un but pulsionnel unique, génital. Entre 

ces deux périodes se situe une période de latence au cours de laquelle 



 

6 
 

s'établissent des digues psychiques qui vont canaliser les pulsions par 

l'édification d'une organisation hiérarchisée. C'est à ce moment que se met 

en place le refoulement originaire, héritage phylogénétique " organiquement 

préformé " : les anciennes activités pulsionnelles entraînent du déplaisir, se 

détachent de l'ensemble, et maintiennent une " réserve inconsciente " régie 

par les processus primaires. Elle constitue la source des manifestations 

pathologiques qui surgiront lorsque le cours principal de la pulsion sexuelle 

est barré. Ces manifestations obéissent au régime du processus primaire, et 

les symptômes névrotiques auront la structure de l'inconscient dont le rêve 

est le paradigme. La limite du premier modèle apparaît dans l'absence de 

prise en compte de l'aspect " global ", personnel, subjectif et dans la carence 

d'une théorie de la personnalité. 
 
1.2-Deuxième modèle 

       A partir de 1909-1911, va changer de point de vue, et construire un second 

modèle métapsychologique à travers deux textes essentiels : les Formulations sur 

les deux principes du cours des événements psychiques (1911) et les remarques sur 

Le cas du Président Schreber(1911). Freud oppose deux registres du 

fonctionnement mental, au départ identifiés aux deux régimes - primaire, 

secondaire - du premier modèle. Chez tout sujet, il existe une polarité d'adaptation 

au réel, active, et une polarité de retrait intérieur assumé par des rêveries et la 

réalisation omnipotente des désirs. 

      Le second modèle se construit autour du concept fondamental du narcissisme 

primaire et à partir du champ clinique de la psychose. Il s'associe à un changement 

théorico-clinique considérable puisque le concept de transfert y occupe une place 

essentielle, laissant de côté la perspective cathartique antérieure. 

1.3-Troisième modèle 

       Les deux derniers modèles de la conceptualisation freudienne se construisent 



 

7 
 

au cours des années 1912-1926 à partir de Totem et Tabou (1912) jusqu'à 

Inhibition, symptôme, angoisse (1926). Le troisième modèle propose un large 

tableau de l'activité synthétique et adaptative du Moi, de sa politique et de ses 

stratégies : à travers une révolution complète de la théorie de l'angoisse, il tend à 

placer sous l'égide de l'activité défensive du Moi l'ensemble du processus 

névrotique dont les différents moments sont considérés comme l'effet de sa 

stratégie synthétique et adaptative. 

       Par ailleurs, la psychopathologie est pensée essentiellement comme un 

anachronisme ; le Moi obéit à une véritable rationalité et son activité se modifie en 

fonction du développement de sa propre structure ; ainsi s'organise une séquence 

génétique : détresse et immaturité initiales (naissance), dépendance totale aux 

objets (premières années), complexe d'Oedipe et angoisse de castration, période de 

latence et constitution du Surmoi, âge adulte et adaptation sociale. 
 
1.4-Quatrième modèle 

       Emergeant au carrefour du deuxième et du troisième modèle, le quatrième 

modèle prend forme à partir de trois éléments : le problème de l'ambivalence au 

cours du deuil et de l'intériorisation des désirs de l'objet perdu en constitue la 

source, reposant finalement la question du complexe paternel et de la construction 

de l'instance morale ; la clinique du narcissisme conduit Freud à élaborer la théorie 

des idéalisations et de la structuration des idéaux du Moi ; et enfin, la 

reconnaissance de l'existence très précoce d'un choix d'objet infantile va entraîner 

un profond remaniement de la théorie de la libido. C'est dans la métapsychologie 

de 1915 que va se constituer ce modèle dans lequel Freud envisage le problème de 

l'ambivalence en l'intégrant à une description du développement génétique du Moi, 

conçu alors comme être subjectif. Les termes d'amour et de haine ne peuvent " être 

utilisés pour les relations des pulsions à leurs objets mais réservés pour les relations 

du Moi total aux objets " (Freud, 1915, P.40). Ainsi, la polarité amour-haine ne peut 

être réduite à une conception mécano-énergétique de la pulsion (premier modèle) ; 



 

8 
 

il faut fournir au " Moi total " et à l'histoire de sa structuration un modèle qui 

intègre la globalité. C'est sur cette double base que la dialectique de la structuration 

interne de la subjectivité et du jeu des instances va prendre sens. Le concept 

d'introjection/identification en constitue la pièce maîtresse. L'aboutissement en est 

le tableau des " relations de dépendance du Moi " et la description de la lutte que se 

livrent les deux grandes pulsions. 

      Ces quatre modèles freudiens sont susceptibles d'orienter la cure chacun selon 

un axe particulier : la prise de conscience et la levée du refoulement pour le 

premier ; l'abandon des fixations infantiles à travers le transfert, en faveur d'un 

investissement de la réalité pour le second ; l'accession à une meilleure synthèse 

intérieure et à une adaptation rationnelle à la réalité pour le troisième ; l'intégration 

de l'ambivalence pulsionnelle pour le quatrième. 

 
 

2- L’appareil psychique 

      En dépit de l'évolution et de l'intégration de ces mouvements 

métapsychologiques, Freud s'est régulièrement référé au terme d'appareil 

psychique, sans jamais l'abandonner : il " souligne certains caractères que la théorie 

freudienne attribue au psychisme : sa capacité de transmettre et de transformer une 

énergie déterminée et sa différenciation en systèmes ou instances " (Laplanche et 

Pontalis, 1967) . 

 
 
2.1-Les lieux psychiques (le point de vue topique) 

       C'est dans l'Interprétation des rêves (1900) que Freud définit d'abord l'appareil 

psychique, cherchant ainsi à " rendre compréhensible la complication du 

fonctionnement psychique en divisant ce fonctionnement et en attribuant chaque 

fonction particulière à une partie constitutive de l'appareil "(P.441). 

       Freud reprend l'hypothèse de Fechner selon laquelle " la scène où le rêve se 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib36
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib36


 

9 
 

meut est peut-être bien autre que celle de la vie de la représentation éveillée " ; 

ainsi s'établit la notion essentielle de lieu psychique dont est immédiatement 

écartée l'idée de localisation anatomique. A partir de la comparaison avec un 

appareil optique, Freud échafaude et construit la représentation d'un appareil 

psychique comme un instrument dont les parties composantes sont appelées 

instances ou systèmes. L'ordre spatial n'est pas nécessaire, il suffit qu'une 

succession constante soit établie " grâce au fait que lors de certains processus 

psychiques, l'excitation parcourt les systèmes psychiques, selon un ordre temporel 

déterminé " (Freud, 1900, P456). Bien entendu, la succession peut être modifiée 

selon les processus qui ne sont pas toujours les mêmes. L'appareil constitué de ces 

différents systèmes psychiques s'engage dans une direction qui part d'une extrémité 

sensitive vers une extrémité motrice : le premier modèle de l'appareil psychique est 

ainsi construit sur celui de l'appareil réflexe. Cependant, à l'intérieur des systèmes, 

un certain nombre de différenciations doivent être introduites, compte tenu des 

diverses fonctions qui leur sont attribuées. Les perceptions laissent des traces, 

conservées grâce à la mémoire ; il faut donc envisager l'existence de deux systèmes 

: l'un est essentiellement perceptif et donne à la conscience la multiplicité et la 

variété des qualités sensibles mais il ne retient rien. L'autre, au contraire, conserve 

fidèlement les traces grâce aux souvenirs qui sont inconscients mais ne témoignent 

que faiblement des qualités sensibles. Les deux systèmes assurent des tâches très 

différentes, et par conséquent " la mémoire et la qualité qui caractérisent la 

conscience s'excluent l'une l'autre dans les systèmes psychiques " (Freud, 1900, 

P.458). Le passage d'un système à l'autre se fait grâce aux " censures " qui exercent 

un contrôle et renforcent l'aspect spatial de la théorie de l'appareil psychique : 

d'autres images utilisées par Freud - antichambre, frontières entre les systèmes 

considérés comme des localités psychiques - impliquent à la fois l'extériorité des 

parties les unes par rapport aux autres et la spécialisation fonctionnelle de chacune. 

2-1-1- La première topique 

       Les éléments résumés ci-dessus sont organisés grâce au modèle de la première  

topique, distinguant trois systèmes : inconscient, préconscient, conscient.  



10 
 

 

 • L'inconscient 

       Il est constitué des contenus refoulés qui n'ont pu accéder au système 

préconscient/conscient par effet des censures déterminant le refoulement. 

(Laplanche et Pontalis 1967, p 197) résument ainsi ses caractères primordiaux. 

➢ Les contenus de l'inconscient sont des représentants des pulsions. La pulsion, 

concept limite entre psyché et soma, se situe en deçà de l'opposition 

conscient/inconscient, elle ne peut jamais devenir objet de la conscience, elle ne 

peut être présente dans l'inconscient que par ses représentants. Dans les premières 

esquisses du fonctionnement mental, Freud définissait l'appareil psychique comme 

une succession d'inscriptions de signes ; les développements ultérieurs conservent 

les agencements des représentations inconscientes en fantasmes auxquels la 

pulsion se fixe et qui se constituent comme scénarios imaginaires mettant en scène 

le désir.  

➢ Les contenus de l'inconscient sont ordonnés par des mécanismes spécifiques 

au processus primaire (condensation et déplacement) tels qu'ils ont pu être dégagés 

à partir de l'interprétation du rêve, " voie royale " de la découverte de l'inconscient. 

Le processus primaire, l'absence de négation, la prédominance du principe de 

plaisir constituent les dimensions essentielles du fonctionnement de l'inconscient 

comme système.  

➢ Beaucoup de textes freudiens antérieurs à la seconde topique assimilent 

inconscient et refoulé, assimilation trop rapide si l'on tient compte de la place 

réservée par Freud, dans d'autres textes, à des contenus non acquis par l'individu, 

transmis phylogénétiquement, et constitutifs du " noyau de l'inconscient " tels 

notamment les fantasmes originaires considérés comme des schèmes pré-

individuels présents dans la construction des théories sexuelles infantiles.  

- L'assimilation de l'inconscient et de l'infantile se discute également. Toutes les 

expériences de l'enfance ne se confondent pas avec l'inconscient, Freud considère 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib36


 

11 
 

plutôt que c'est l'action du refoulement infantile qui opère la première 

différenciation inconscient/préconscient/conscient en constituant l'inconscient.  

- La différenciation des instances apparaît également dans la distinction d'" énergie 

d'investissement " appartenant à chaque système. L'énergie de l'inconscient 

s'engagerait dans l'investissement de certaines représentations, le 

désinvestissement de ces représentations permettant le passage d'une 

représentation à une autre. Enfin, cette énergie inconsciente apparaît tantôt comme 

" une force d'attraction " résistant à la prise de conscience, tantôt comme une force 

tendant à faire émerger ses rejetons à la conscience. 
 

 • Le préconscient 

      Il désigne un système de l'appareil psychique différent du précédent. La 

distinction préconscient/inconscient est essentielle chez Freud en ce qu'elle 

constitue effectivement le fondement de la théorie psychanalytique du 

fonctionnement mental. A l'origine (1900) le préconscient est situé entre le système 

inconscient et la conscience. La censure le sépare de l'inconscient et a comme visée 

d'interdire le passage des contenus inconscients vers le préconscient. Par ailleurs, le 

préconscient commande à la fois l'accès à la conscience et la motricité. Le passage 

du préconscient à la conscience est soumis à une autre censure qui se différencie de 

la première (entre inconscient et préconscient) en ce qu'elle exerce essentiellement 

une fonction de sélection afin d'éviter l'émergence de représentations troublantes 

dans la conscience. 

       Le préconscient est régi principalement par le processus secondaire du fait de 

ses liens avec le langage verbal et des représentations de mots qu'il produit et 

véhicule. Mais certains contenus du préconscient restent soumis au processus 

primaire et à l'emprise du principe de plaisir, si bien qu'on peut comprendre la 

place de cette instance, " intermédiaire " entre l'inconscient et la conscience. 
 



 

12 
 

       Elle assume les fonctions du système perception/conscience. La conscience est 

une donnée de l'expérience individuelle et chacun sait à son sujet " immédiatement 

[...] de quoi il s'agit " (Freud, 1938,P.18). L'importance accordée à cette instance et la 

nécessité de définir sa place et ses fonctions relèvent au départ d'un double constat 

apparemment paradoxal : la conscience ne révèle qu'une part réduite des processus 

psychiques puisque ceux-ci sont en majorité inconscients ; il est essentiel de définir 

la nature consciente ou inconsciente d'un phénomène psychique. 

      Freud attribue d'abord à la conscience l'ensemble des conduites perceptives et 

donc la capacité de retenir les qualités sensibles du monde. " La conscience est 

selon nous la face subjective des processus physiques se produisant dans le 

système mnémonique, nommément les processus perceptifs " (Freud, 1938,P.18). La 

priorité est ainsi accordée à la perception des objets du monde extérieur, avec au 

départ une quasi " équation : perception-réalité (monde extérieur) " (Freud, 

1938,P.25). Dans cette perspective, quel serait le statut de la conscience des 

phénomènes psychiques ? Elle n'est rien d'autre, écrit Freud (1900), qu'un " organe 

sensoriel pour la perception des qualités psychiques "(P.500). Elle peut en effet 

percevoir les tensions liées à l'intensité ou à la variation des excitations, notamment 

à travers les sensations de plaisir/déplaisir. Mais, et Laplanche et Pontalis y 

insistent (1967, p 95), le problème essentiel posé par la conscience apparaît à 

propos des " processus de pensée " que Freud reconnaît aussi bien dans la 

réminiscence des souvenirs que dans le raisonnement ou encore dans toutes les 

conduites entrant dans le système des " représentations ". Freud maintient la théorie 

qui fait dépendre la prise de conscience des processus de pensée, de leur 

association avec des " restes verbaux " " pour que soit conférée une qualité [aux 

processus de pensée] ceux-ci sont associés chez l'homme aux souvenirs verbaux, 

dont les restes qualitatifs sont suffisants pour attirer sur eux l'attention de la 

conscience à partir de quoi un nouvel investissement mobile se dirige sur la pensée 

" (Freud, 1900,P.502). Cette liaison étroite avec la perception détermine la place de la 

conscience dans la topique. Freud (1925) la situe à la périphérie entre le monde 

 • La conscience/ Le conscient 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib23
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib23
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib23
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib23
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib4
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib23
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib20


 

13 
 

extérieur et les systèmes mnésiques : " L'appareil perceptif psychique comporte 

deux couches : l'une, externe, le pare-excitation, destiné à réduire la grandeur des 

excitations qui arrivent du dehors, l'autre, derrière celle-ci, surface réceptrice 

d'excitations, le système préconscient/conscient " (P.122). 

      Du point de vue économique, la conscience soulève également quelques 

problèmes puisqu'elle est considérée par Freud comme relevant uniquement du 

qualitatif : celui-ci offre une traduction du quantitatif en signes qualitatifs mais des 

conduites conscientes telle l'attention nécessitent une régulation fine dont la 

dimension économique - en termes d'intensité et de variations de l'intensité - 

s'impose. C’est la circulation quantitative de l’énergie psychique- la libido- à 

travers l’appareil psychique. L’investissement et le désinvestissement de l’objet 

d’amour et de haine. 

Du point de vue dynamique, on note une évolution dans l'importance attribuée à la 

conscience. (Laplanche et Pontalis 1967 p 97) la résument ainsi : 

➢ Le refoulement, au départ, est conçu comme un rejet presque conscient, 

proche de l'attention, dont le caractère " intentionnel " est souligné par Freud. Or, 

c'est bien la reconnaissance de la part inconsciente des mécanismes de défense qui 

va conduire Freud à remanier sa théorie de l'appareil psychique et à en proposer 

une autre.  

➢ En 1915, Freud énonce que le fait d'être conscient ne constitue pas un critère 

suffisant pour distinguer les systèmes. Il n'abandonne pas l'idée que la conscience 

appartient à un système organisé, mais il indique que l'accès à la conscience n'est 

pas caractéristique de la position topique d'un contenu : " Dans la mesure où nous 

voulons nous frayer la voie vers une conception métapsychologique de la vie 

psychique, nous devons apprendre à nous émanciper de l'importance attribuée au 

symptôme "être conscient" " (P.139).  

➢ Enfin, du point de vue de la cure, la question de la prise de conscience et de 

ses effets constitue une interrogation majeure. Le passage au conscient n'assure pas 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn13


 

14 
 

à lui seul l'intégration du contenu refoulé et l'efficacité thérapeutique de cette " 

prise de conscience ". Le travail analytique relève de procédures complexes 

comme la construction, la remémoration, la perlaboration qui mobilisent le jeu des 

différentes instances dans la dynamique du transfert. 

       En résumé, l'hypothèse de Freud s'inscrit dans un contexte scientifique 

particulier : la théorie anatomophysiologique des localisations cérébrales, 

dominante à la fin du XIXe siècle, tend à établir une dépendance étroite et 

déterminante entre des fonctions spécifiques (en termes d'images et de 

représentations) et des supports neurologiques rigoureusement localisés. En 1891 

(Contribution à la conception des aphasies) Freud avait critiqué cette théorie " 

topique " et soutenu que les données de la localisation devaient être reconsidérées 

par une explication fonctionnelle. 

       En psychopathologie, les observations de l'époque imposent l'idée de rapporter 

à des groupes psychiques différents des conduites psychiques particulières. Freud, 

lui, ne se contente pas de reconnaître des lieux psychiques distincts dont il affirme 

toujours la dimension purement fictive, par opposition aux conceptions réalistes de 

ses contemporains : la théorie de l'inconscient assigne aux lieux psychiques une 

réalité et un mode de fonctionnement différents. L'inconscient lui-même se révèle 

organisé en couches différentes et le travail analytique s'engage dans des voies 

ordonnées par la qualité spécifique de groupes de représentations (Etudes sur 

l'hystérie, 1895). Par ailleurs, la prise de conscience est aussi décrite sur un modèle 

spatial, la conscience est définie comme un " défilé " ne laissant passer qu'un 

souvenir à la fois dans " l'espace du Moi ". En effet, Freud a toujours soutenu 

l'hypothèse de Breuer, essentielle pour une conception topique de la psyché : si 

l'appareil psychique est constitué de systèmes différents, cette différenciation a 

nécessairement une signification fonctionnelle. Enfin, comme nous l'avons évoqué 

plus haut, l'étude du rêve, en démontrant les lois de fonctionnement de 

l'inconscient, confirme l'hypothèse d'une séparation entre les différents systèmes 

psychiques.(cité par. Chabert, 1996) 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib3


 

15 
 

      Au-delà de ces différenciations, la perspective topique postule l'existence de 

systèmes mnésiques dont la succession se caractérise par des lois d'association 

distinctes. Le point de vue économique met en évidence le passage de l'énergie 

d'un point à un autre suivant une direction déterminée - succession normale " 

progrédiente ", ou sens " régressif " (comme dans le rêve). La topique se double 

d'une dynamique qui engage résolument la théorie freudienne contre la référence 

anatomique - pourtant toujours discrètement présente. La conception dynamique 

implique que les différents systèmes sont en conflit les uns avec les autres. 

      L'articulation topique/dynamique est proposée par Freud selon deux modèles 

de réponse : le premier, génétique, suppose la différenciation progressive des 

instances à partir du système inconscient trouvant ses racines dans le biologique ; 

le second, structural, rend compte de la constitution de l'inconscient grâce au 

travail du refoulement, et plus particulièrement du refoulement originaire, 

refoulement au sens large en ce qu'il peut être considéré comme un processus 

psychique universel, à l'origine de l'inconscient en tant que domaine séparé du reste 

du psychisme : il ne porterait pas directement sur la pulsion mais sur ses 

représentants, qui restent en dehors de la conscience mais auxquels la pulsion reste 

fixée. 
 
2-1-2- La seconde topique 

 

 ➢ Le passage de la première à la seconde topique 

       C'est à partir de 1920 que Freud a construit une autre conception du 

fonctionnement psychique - désignée en termes de seconde topique par rapport à la 

précédente. Elle repose sur la distinction entre trois instances : le Moi, le Ça et le 

Surmoi. 

      Cependant, cette conception nouvelle n'implique pas le renoncement à la 

première : elles sont conciliables, comme Freud l'a montré en donnant une 

représentation spatiale de l'ensemble de l'appareil psychique comprenant à la fois 



 

16 
 

les divisions conscient/préconscient/inconscient et les instances constituantes de la 

seconde topique, Moi/Ça/Surmoi. Cette tentative marque avec fermeté que la 

seconde topique n'offre pas une traduction de la première, instaurant, comme on 

pourrait s'y méprendre, une correspondance entre les instances Cs/Pcs/Ics et 

Moi/Ça/Surmoi. La seconde topique est construite en complément de la première, 

probablement avec la visée d'intégrer de nouveaux concepts et les découvertes 

d'autres fonctions psychiques, liées à l'enrichissement de la pratique clinique. 

Parmi celles-ci, Laplanche et Pontalis (1967, p 488) soulignent l'importance du " rôle 

joué par les diverses identifications dans la constitution de la personne et des 

formations permanentes qu'elles déposent au sein de celles-ci (idéaux, instances 

critiques, images de soi) ". 

       C'est dans l'Abrégé de Psychanalyse, commencé en juillet 1938 et resté 

inachevé, que se découvre une élaboration systématique de " la nature du 

psychisme " extrêmement claire dans son exposé concernant l'appareil psychique. 

Freud est donc fidèle à cette notion inaugurale : " Nous admettons que la vie 

psychique est la fonction d'un appareil auquel nous attribuons une extension 

spatiale et que nous supposons formé de plusieurs parties. Nous nous le figurons 

aussi comme une sorte de télescope [...]. C'est l'étude de l'évolution des individus 

qui nous a permis de connaître cet appareil psychique ". Se retrouve également ici 

l'attachement de Freud à l'expérience, proclamé dans la préface de cet ultime 

ouvrage : la théorisation psychanalytique est nécessairement mise à l'épreuve par 

l'expérience. 

      La partie la plus ancienne de l'appareil psychique est constituée par le Ça dont 

le contenu comporte tout ce que l'être apporte en naissant, tout ce qui est 

constitutionnellement déterminé, c'est-à-dire les pulsions, émanant de 

l'organisation somatique et qui trouvent dans le Ça un premier mode d'expression 

psychique. 

Sous l'influence du monde extérieur se constitue une organisation spéciale, 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib36


 

17 
 

intermédiaire entre le Ça et le monde extérieur, appelée le Moi. Les fonctions de 

cette instance sont résumées en référence à l'extérieur et à l'intérieur. Par rapport à 

l'extérieur, le Moi assure le contrôle des mouvements volontaires et l'auto-

affirmation. Il apprend à connaître les excitations en accumulant dans la mémoire 

les expériences qu'elles lui fournissent, en évitant par la fuite les excitations trop 

fortes, en s'accommodant des excitations modérées, en arrivant à modifier, de 

façon appropriée et à son avantage, le monde extérieur. 

         Par rapport à l'intérieur, le Moi mène ses actions contre le Ça, maîtrise ou 

s'efforce de maîtriser les exigences pulsionnelles en décidant de les satisfaire ou de 

les différer ou encore de les étouffer complètement. Le Moi se laisse guider par les 

tensions provoquées par les excitations du dedans et du dehors. L'augmentation de 

la tension entraîne du déplaisir, sa diminution apporte du plaisir. Pourtant le plaisir 

et le déplaisir ne dépendent pas du degré absolu des pulsions mais plutôt du rythme 

des variations de celles-ci. 

         Progressivement se forme au sein du Moi une autre instance par laquelle se 

prolonge l'influence des parents et de leurs successeurs, le Surmoi. Le Surmoi se 

détache du Moi et s'oppose à lui, incarnant en quelque sorte une troisième instance, 

une troisième puissance dont le Moi doit tenir compte. En dépit de leurs 

différences foncières, le Ça et le Surmoi ont en commun d'être des représentants du 

passé, alors que le Moi est surtout déterminé par ce qu'il a lui-même vécu. 

       A partir de ce bref résumé, on peut saisir les éléments essentiels dans la 

compréhension du fonctionnement psychique. L'appareil psychique se voit assigné 

des tâches spécifiques, qui peuvent globalement être rassemblées sous le terme de 

travail psychique. La prise en compte des processus qui en témoignent soutient la 

dimension dynamique du fonctionnement : celle-ci apparaît notamment dans le 

conflit psychique, conflit entre instances, conflit de désirs contradictoires, 

affrontements d'oppositions émanant des différents systèmes au sein de l'appareil 

psychique. La capacité à supporter et à traiter ces conflits, à les dramatiser, à les 



 

18 
 

penser, à les mettre en mots, ou au contraire l'extrême difficulté voire 

l'impossibilité à assumer un tel travail, s'inscrivent dans des modalités de 

fonctionnement psychopathologiques diverses. La notion de fonctionnement 

psychique, attaché à la plus ou moins grande solidité de l'appareil qui en constitue 

le lieu métaphorique, constitue l'un des pivots majeurs de la psychopathologie 

psychanalytique. (cité par. Chabert, 1996) 
 

 2.1.2.1-Les trois instances de la seconde topique 

      Quelques approfondissements s'avèrent nécessaires pour l'appréhension de 

cette seconde topique, de ses articulations avec la première, ainsi que de ses 

différences. 

      Le terme de Ça est introduit seulement en 1920-1923. On peut, de manière 

approximative, assigner au Ça une place analogue à l'inconscient de la première 

topique : cependant, si cet inconscient est pratiquement constitué par le refoulé, 

instance refoulante dégagée par Freud en 1923, les opérations défensives qui 

l'assurent sont également inconscientes. D'autre part, les modifications importantes 

apportées à la théorie des pulsions entraînent des changements conséquents dans 

les conceptions du conflit névrotique : renvoyé précédemment à l'opposition entre 

pulsions sexuelles et pulsions du Moi, il est repris ensuite dans la lutte entre 

pulsions de vie et pulsions de mort, contenues dans le Ça. Le Ça devient ainsi un " 

réservoir " d'énergie pulsionnelle dans lequel puisent les différentes instances. Mais 

la différence majeure relève des modifications dans la répartition topique des 

instances : très séparés, voire exclusifs les uns par rapport aux autres dans la 

première topique, les systèmes constitutifs de l'appareil psychique voient leurs 

frontières assouplies et se recoupent même dans leurs sources originelles. Les 

limites entre le Moi et le Ça ne sont pas étanches ; de même le Surmoi n'est pas une 

instance autonome mais "plonge" dans le Ça, trouvant là ses racines inconscientes. 

Freud reprend à propos du Ça de nombreuses caractéristiques de l'inconscient 

notamment quant à son mode d'organisation : fonctionnement en processus 



 

19 
 

primaire, dualisme dialectique des pulsions de vie et des pulsions de mort, etc. 

Cependant, l'organisation du Ça reste très relative dans la mesure où il se 

caractérise surtout par l'absence de sujet en tant qu'instance unificatrice et la 

prévalence des mouvements pulsionnels. 

      Le Moi, en contraste, est constitué par un mode d'organisation complexe dont 

l'élaboration évolue tout au long de l'oeuvre de Freud, évolution difficile à 

reconstruire dans les limites de ce résumé. Présent dès les premiers textes 

métapsychologiques consacrés au fonctionnement psychique, le Moi est d'abord 

considéré comme agent défensif associé à la censure, assurant un rôle modérateur 

et inhibiteur dans le système préconscient (1900). Plus tard, entre 1900 et 1915, la 

référence fondamentale demeure celle de l'expérience de satisfaction et de 

l'hallucination primitive ; les deux grands principes du fonctionnement psychique - 

principe de plaisir/principe de réalité - régissent les relations avec le monde interne 

et la réalité externe. Enfin, dans la conception du conflit névrotique, le Moi 

constitue l'instance qui s'oppose à la réalisation du désir. Des développements 

conséquents adviennent en 1914-1915 avec les travaux sur le narcissisme et les 

identifications : le Moi n'apparaît pas d'emblée mais se constitue progressivement. 

Il se définit comme une unité et s'offre comme objet d'amour, au même titre qu'un 

objet extérieur (1914, Pour introduire le narcissisme). D'autre part (1921, 

Psychologie collective et analyse du Moi) les identifications occupent une place et 

une fonction déterminante dans la constitution du Moi qui peut se trouver 

fortement modifié par l'identification, en devenant en quelque sorte le reliquat, à 

l'intérieur de la psyché, d'une relation interpersonnelle. La notion d'incorporation 

dans Deuil et mélancolie (1915) ouvre la voie à une conception du Moi qui serait 

dès l'origine déterminée par des processus identificatoires. Toutes les élaborations 

de l'intériorisation, essentielles pour la psychanalyse, vont se développer à partir de 

ces textes, pour avancer la seconde théorie pulsionnelle qui inaugure le " tournant 

de 1920 ". Le Moi, dans la seconde topique, constitue une instance essentielle dans 

la compréhension du conflit névrotique, conflit intrapsychique, entre instances, 



 

20 
 

entre systèmes, relevant dans une certaine mesure de l'intériorisation des relations 

avec les objets externes et en l'occurrence de l'intériorisation des relations aux 

objets originaires. Le relais serait pris alors, au sein de l'appareil psychique, par 

l'appareil psychique, en termes intrapsychiques, de ce qui se joue d'abord au 

dehors, au niveau des relations interpersonnelles. 

      Cependant, un ensemble de fonctions et de processus viennent se regrouper 

autour du Moi (Laplanche et Pontalis, p 250) : la conscience devient le " noyau du 

Moi " ; les fonctions antérieurement reconnues au système préconscient sont 

assignées au Moi ; le Moi est pour une large part inconscient. Enfin, outre les 

diverses fonctions qui lui sont attribuées, le Moi selon Freud apparaît 

essentiellement comme une instance médiatrice, contrainte de prendre en compte 

les exigences contradictoires du monde extérieur, du Ça et du Surmoi. " Comme 

être-frontière, le Moi tente de faire la médiation entre le monde et le Ça, de rendre 

le Ça docile au monde, de rendre le monde, grâce à l'action musculaire, conforme 

au désir du Ça "(1923,P.214). 

       Le Surmoi, ébauché en 1915 à partir de l'autoaccusation mélancolique, est 

introduit en 1923. Il assure une fonction critique et se constitue comme une 

instance séparée du Moi. Il est considéré par Freud comme " l'héritier " du 

complexe d'Oedipe, produit grâce à l'intériorisation des exigences et des interdits 

parentaux. En ce sens, il relève très nettement de processus d'identification, l'enfant 

renonçant aux désirs oedipiens s'identifie aux exigences parentales et intériorise 

leurs interdits. Il ne s'agit pas d'une identification à des personnes, mais comme le 

précise Freud : " le Surmoi de l'enfant ne se forme pas à l'image des parents, mais 

bien à l'image du Surmoi de ceux-ci ; il s'emplit du même contenu, devient le 

représentant de la tradition, de tous les jugements de valeur qui subsistent ainsi à 

travers les générations " (cité par. Chabert, 1996). 

       Cependant, le Surmoi, tout en se constituant comme instance critique, est 

susceptible d'être nourri par l'amour des parents, lui aussi intériorisé, c4est une 



 

21 
 

sorte d’identification au surmoi des parents, veillant sur le Moi afin de lui assurer 

une estime de base, en évitant des écarts trop importants par rapport aux idéaux 

auxquels ils se réfèrent. Cette caractéristique du Surmoi " bienveillant " est très 

souvent négligée au profit de ses représentations sévères, essentiellement 

interdictrices et punitives. 

       Après Freud, plusieurs psychanalystes, notamment Mélanie Klein (1952), font 

remonter la formation du Surmoi à des stades précoces du développement ou 

encore recherchent, avant l'Oedipe, des précurseurs de conduites psychiques ou de 

comportements qui impliqueraient des opérations antérieures, préparant en quelque 

sorte l'avènement de l'instance proprement dite. La construction des deux topiques 

freudiennes trouve ses fondements dans l'observation clinique et l'expérience 

thérapeutique, ressaisies après-coup à travers l'élaboration métapsychologique qui 

lui donne sa portée scientifique. Le fonctionnement psychique qui nous importe 

essentiellement ici, s'actualise dans le traitement psychanalytique et plus 

particulièrement dans l'émergence et la dynamique du transfert : celui-ci constitue 

l'expérience originale qui sert de moteur à la cure, en permettant que se nouent des 

liens relationnels associant analyste et analysant, liens relationnels générateurs de 

représentations et d'affects, de mécanismes de défense et de toutes les conduites 

psychiques qui ordonnent le processus. 

 
 

3-Transfert, contre-transfert 

 
      L’évolution de la notion de transfert chez Freud : les transferts, le transfert 

        Avant toute définition, il faut rappeler que Freud n'a cessé de renouveler le 

questionnement sur ce point central de la psychanalyse, en s'efforçant notamment 

de poser des limites à ce phénomène qu'il parvient davantage à circonscrire dans 

les indications concernant la cure que dans les élaborations théoriques qu'il en 

propose pour en dégager la spécificité. 
 

 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib28


 

22 
 

3.1-Origines 

       Rappelle qu'avant d'en découvrir l'essence fondamentale dans la cure, avant 

même d'en avoir été saisi sans s'en apercevoir, Freud a utilisé le terme de " transfert 

" en français, dans deux textes relativement anciens - datant de 1888 - l'un 

préfaçant l'ouvrage de Bernheim De la suggestion, et l'autre consacré à l'hystérie 

dans le Manuel de médecine de Villaret (cité par. Chabert, 1996). Ces deux textes 

mettent en évidence la prise du transfert avec l'hystérie, la suggestion et l'hypnose, 

aux sources mêmes de la psychanalyse. Let terme de " transfert " est utilisé alors au 

sens de transport, de déplacement, par exemple chez l'hystérique d'un point du 

corps à un autre. 

      C'est dans la Traumdeutung que la première acception psychanalytique du 

concept apparaît dans l'évocation des transferts : ces transferts relèvent de 

déplacements déterminés par la nécessité pour l'inconscient de s'incarner, avant 

même d'être figuré, de l'impossibilité pour les émergences de l'inconscient 

d'apparaître comme telles, et donc des travestissements obligés qui en permettent 

l'expression dans les restes diurnes. " La représentation inconsciente est tout à fait 

incapable, en tant que telle, de pénétrer dans le préconscient et elle ne peut y 

exercer un effet qu'en se mettant en connexion avec une représentation anodine qui 

appartient déjà au préconscient, en transférant son intensité sur elle et en se faisant 

couvrir par elle. C'est là le fait du transfert qui fournit l'explication de tant de 

phénomènes frappants de la vie mentale des névrosés " Commentant ce 

passage, insiste d'une part sur l'importance de l'hypothèse économique - c'est une 

énergie qui se déplace et se transfère - et d'autre part sur l'assimilation explicite des 

transferts dans le rêve à ceux de la psychopathologie et donc de la cure.( Freud, 

1984, P86). Dans les Etudes sur l'hystérie (1895), les déplacements sur le médecin 

sont décrits exactement de la même manière. Cependant, leur caractéristique 

retrouvée notamment dans le cas Dora est que, tout en étant repérés, les transferts 

prennent Freud de court (et avant lui Breuer avec Anna O). Après coup, Freud se 



 

23 
 

reproche de n'avoir pu empêcher l'interruption du traitement parce qu'il n'a pas tenu 

compte, à temps, de ces phénomènes. " La productivité de la névrose n'est 

nullement éteinte, elle s'exerce en créant des formations de pensée particulières, 

pour la plupart inconscientes, auxquelles on peut donner le nom de " transferts ". 

Que sont les transferts ? Ce sont de nouvelles éditions, des copies des motions et 

des fantasmes qui peuvent être éveillés et rendus conscients au cours de l'analyse et 

dont le trait caractéristique est de remplacer une personne antérieurement connue 

par la personne du médecin. Autrement dit, un nombre considérable d'états 

psychiques antérieurs revivent non pas comme états passés mais comme relation 

actuelle à la personne du médecin " .( Freud, 1984, P87) . 

 
3.2-Transfert, les transferts 

       Freud parle du transfert et en même temps d'un transfert parmi d'autres : il y 

aurait le transfert de base, que Freud conçoit d'essence paternelle, à ne pas 

démasquer, et un transfert relevant cette fois du déplacement d'une figure actuelle 

de la vie du patient sur la personne du médecin. Le transfert ne témoigne pas 

seulement d'une relation à deux, il ne se ferme pas sur la répétition d'une relation 

inscrite seulement dans le rapport entre l'analyste et le patient : le transfert est 

ouvert sur autre chose que lui-même. Il faut donc maintenir l'idée de transferts au 

pluriel : le travail analytique s'attache aux transferts, qui doivent être saisis un par 

un, sur le fond d'une relation de base, identifiée par Freud comme transfert de la 

relation au père à la relation au médecin. 

      La distinction fondamentale entre les transferts et le transfert doit être 

maintenue : il ne faut pas abandonner les premiers sous prétexte d'une évolution de 

la pensée freudienne stigmatisée par la découverte du transfert dans la névrose de 

transfert, même si celle-ci occupe le psychanalyste plus particulièrement en tant 

que produit de la cure dont les effets, en termes d'affects ou de résistances, 

retiennent particulièrement l'attention par les effets à la fois nécessaires et gênants 

du phénomène. Les résistances de transfert sont tout aussi encombrantes que les 



 

24 
 

résistances au transfert - point de vue développé notamment dans Remémoration, 

répétition, perlaboration, et dans Au-delà du principe de plaisir. Dans l'histoire du 

traitement, il apparaît que le but fixé - rendre conscient l'inconscient - ne peut être 

atteint seulement par la levée des résistances : " Le malade ne peut pas se souvenir 

de tout ce qui est en lui refoulé et peut-être précisément pas de l'essentiel, de sorte 

qu'il n'acquiert pas la conviction du bien-fondé de la construction qui lui a été 

communiquée. Il est bien plutôt obligé de répéter le refoulé comme expérience 

vécue dans le présent, au lieu de se le remémorer comme un fragment du passé, ce 

que préférerait le médecin. Cette reproduction qui revient avec une fidélité qu'on 

n'aurait pas désirée, a toujours pour contenu un fragment de la vie sexuelle 

infantile, donc du complexe d'Oedipe et de ses ramifications ; elle se joue 

régulièrement dans le domaine du transfert, c'est-à-dire de la relation au médecin " 

.( Freud, 1920, P58). 

       Il y aurait donc une double relation au médecin : l'une de contrainte, l'autre de 

collaboration dans laquelle pourrait se retrouver les traces de la distinction entre le 

transfert de traces - transfert paternel pour Freud - et les transferts tels qu'ils ont été 

définis à l'origine. 

       On peut remarquer les formulations très divergentes, voire contradictoires que 

Freud a pu proposer quant aux fonctions du transfert : par rapport à la 

remémoration, le transfert constitue un obstacle et prend son sens de résistance 

mais il permet en même temps, grâce à la répétition, que s'actualise dans l'ici-

maintenant de la cure, la problématique singulière du patient et notamment sa 

névrose infantile. Dans cette perspective, il offre un outil essentiel à l'analyste 

parce qu'il lui permet de se saisir de la conflictualité intrapsychique de l'analysant 

dans tous les déploiements du processus de la cure, en particulier dans la mise en 

scène des conflits en termes de désirs contradictoires portés par des instances en 

lutte les unes contre les autres, à titre d’exemples ; dans l’une des psychothérapies 

que je conduisais il a quelques années, un patient dont la problématique est 

d’ordre névrotique, en l’accompagnant à la salle de consultation il me disait : « je 



 

25 
 

déteste cet homme –en montrant du doigt sur le cadre portant la photo de Freud 

déposée sur le mur », je lui avais demandé s’il connais cet homme, il me disait que 

« sa virilité, sa mine me dit quelque chose mais j’en ne me souviens pas » !. Quand 

on éprouve un transfert sur quelqu’un d’autre ou sur l’image de psychologue, ce 

n’est pas forcement que le patient s’en adresse, Freud pour ce patient c’est 

l’équivalent d’un père castrateur, qui fait peur, et qui fait du mal. 
 

3.3-Transfert, produit de la situation analytique 

      La spécificité de la situation analytique relève d'un dialogue singulier 

déterminé par une méthode et un objet, créant les phénomènes inhérents au 

transfert. En effet, parler des transferts revient à se limiter à leurs aspects les plus 

manifestes, les plus courants, les plus ponctuels, les plus quotidiens même si l'on 

constate l'extrême généralisation de cette notion et son application - arbitraire - à 

toutes sortes de situations relationnelles. L'élément essentiel à souligner dans ces 

abus revient à une conception quasi consciente du phénomène transférentiel 

(transfert et contre-transfert) alors que la pratique analytique qui le rend familier, 

conduit au contraire le psychanalyste à mesurer la massivité de ce processus 

essentiellement inconscient pour l'analysant et qui échappe largement à l'analyste 

lui-même. 

      Ida Macalpine (1950) souligne l'étrangeté du transfert (comme de l'inconscient) 

corrélative de l'étrangeté des névrosés et attribue les causes du transfert 

essentiellement au patient : le transfert est une production dans laquelle l'entourage, 

c'est-à-dire la situation analytique, joue un rôle déterminant. I Macalpine propose 

d'en cerner les facteurs inducteurs repris et ordonnés en trois groupes par D Lagache 

(1952) : les éléments relatifs au cadre analytique dans ses aspects apparemment les 

plus formels ; les éléments tributaires de la règle fondamentale dans la dialectique 

d'échanges marqués par la libre association (du patient) et l'activité d'interprétation 

(de l'analyste) ; enfin, rassemblant les précédents et les subsumant, la " frustration " 

constitue l'appel essentiel, infantilisant et donc favorisant la régression. Du côté de 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib37
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib32
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib32


 

26 
 

l'analyste, sont ainsi rassemblés un certain nombre de refus : refus de relations 

réelles, refus du voir, refus de certains types de discours (réponses, conseils, 

injonctions). Pour Macalpine, la régression dans le transfert se caractérise par la 

résurgence de l'infantile, un " présent pris pour le passé " saisi par un triple système 

topique, formel, temporel. Pour l'auteur (comme pour D Lagache), la régression se 

situe uniquement du côté de l'analysé : l'analyste, tout en induisant et en restant à 

l'écoute de cette régression, en demeure exclu ; la prise en compte du contre-

transfert est limitée, voire inexistante : " l'analyste a en lui-même son analyse 

profonde et il sait à quoi s'attendre : par là même, à la différence de l'analysé, il est 

dans une position de force. Alors que c'est la tâche de l'analysé que de s'adapter 

activement à la situation analytique, il incombe à l'analyste de demeurer résistant à 

une telle adaptation. Tandis que l'analysé doit vivre le passé et observer le présent, 

l'analyste doit vivre le présent et observer le passé ; il doit résister à toute tendance 

régressive à l'intérieur de lui-même " (P.468). Dans " le problème du transfert ", D 

Lagache reprend en 1952 la question de l'origine et de la découverte du phénomène 

puisque de son point de vue, depuis que les hommes existent, aucun n'échappe à la 

répétition : " Toute conduite est [...] un dosage d'assimilation de la situation 

présente à des habitudes anciennes et d'ajustement des habitudes anciennes à la 

situation présente [...]. Au cours des séances d'analyse comme au cours de la vie, le 

patient puise dans son répertoire d'habitudes ". Et pourtant l'intuition de Freud est 

une découverte totalement novatrice, étonnante et déconcertante, dont la 

reconnaissance a été probablement rendue difficile du fait même de la situation 

dans laquelle le transfert survient : D Lagache oppose catégoriquement transfert 

(au sens banal, habituel, courant) et névrose de transfert : " La névrose de transfert 

connote, dans la relation analytique, les conduites qui mettent en jeu des habitudes 

et des attitudes inadéquates à la situation réelle et présente ". Le réel et le déréel 

doivent être confrontés, ce qui constitue le moteur même de l'interprétation. " La 

mise en forme d'une interprétation de transfert met en évidence deux aspects : 

   - la conduite de l'analysé n'est pas ajustée à la situation présente et actuelle ;  



 

27 
 

-   - elle constitue la reproduction dans les termes de la situation analytique d'une 

forme de conduite, d'une habitude formée pendant l'enfance du patient. 

      Le but de l'interprétation " mutative ", selon l'expression de Stratchey, est de " 

faire constater au Moi raisonnable du patient qu'il répète le passé au lieu de 

s'ajuster au présent " (P.78). La situation analytique devient ainsi une situation 

paradoxale puisqu'elle offre les conditions qui requièrent le surgissement du 

transfert, tout en dénonçant l'inadéquation des effets du processus par rapport à 

l'actualité de la relation du patient avec son analyste. Et pourtant, c'est bien 

l'émergence de cet écart et son impact qui permettent le déploiement de la cure. 

Soulignons que les perspectives défendues par I Macalpine et D Lagache dans les 

années 1950-1952 négligent presque totalement la participation inconsciente de 

l'analyste dans l'entreprise transférentielle. Pourtant, à la même période, d'autres 

auteurs, et notamment Paula Heimann (1949) et DW Winnicott (1947) soutenaient des 

points de vue prenant largement en compte les mouvements inconscients de 

l'analyste dans la cure. Après eux, les développements concernant le contre-

transfert vont progressivement prendre place et constituer la plaque tournante des 

mouvements mutatifs de la cure. 
 

3.4-Transfert, contre-transfert selon Jacques Lacan 

       Bien avant d'en faire surgir le signifiant, bien avant de lui donner le nom de 

sujet supposé savoir, Lacan (1960-1961) avait isolé en ces termes cette supposition 

: " Au fond de tout un chacun d'entre nous qui tente cette expérience, de quelque 

côté que nous l'abordions, analysé ou analyste, il y a cette supposition [...] c'est à la 

place même où nous sommes supposés savoir que nous sommes ainsi appelés à être 

". Ce sujet supposé savoir serait resté méconnu de Freud, notamment dans son 

transfert à Fliess, mais serait très repérable dans la relecture de ses cas : Dora où la 

fonction du sujet supposé savoir s'instaure à partir de la relation de son père à 

Freud ; Hans pour qui le sujet supposé savoir prend une consistance quasi réelle 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib27
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib42
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib29


 

28 
 

dans le transfert de son père à Freud ; l'Homme aux rats dans sa relation à l'ami 

toujours raisonnable, qui le rassure dans ses moments d'angoisse, celui qui peut lui 

dire " Freud saura répondre à tes symptômes et les interpréter ". Pour Lacan, 

l'association entre le transfert et le sujet supposé savoir est fondée sur une série 

d'axiomes qu'il formule ainsi : 

• le transfert est impensable sinon à prendre son départ dans le sujet supposé 

savoir (SsS) ;  

• il est supposé savoir, ce sujet, ce à quoi nul ne saurait échapper, c'est-à-dire 

la signification ;  

• le sujet est supposé savoir de seulement être sujet du désir. 

       Ces trois axiomes définissent à la fois le SsS et le cadre de la cure " Dès qu'il y 

a sujet supposé savoir, [...] il y a transfert " (P.210). Le transfert pousse le sujet à 

vouloir savoir en se servant de l'amour qui s'adresse au sujet supposé savoir - seul 

le désir de l'analyste comme réponse à l'amour pourra faire de cette passion la 

cause même d'un savoir. Dans le séminaire II, Lacan traitant de l'ignorance, de la 

vérité et du mensonge, est conduit à formuler la relation entre le savoir et la 

conscience, ce qui lui permet de définir l'inconscient comme " non su ". Et 

pourtant, l'inconscient a la structure d'un savoir. " Tout indique - c'est le sens de 

l'inconscient - non seulement que l'homme sait déjà tout ce qu'il a à savoir, mais 

que ce savoir est parfaitement limité à cette jouissance insuffisante que constitue 

qu'il parle " (P.96). 

        Michel Neyraut a consacré un ouvrage conséquent au transfert et au contre-

transfert (Le transfert, Etude psychanalytique, 1974). La reprise de cet ouvrage 

déjà ancien présente l'intérêt de souligner la récurrence du questionnement 

transférentiel : de quelle(s) réalité(s) les phénomènes de transfert relèvent-ils ? 

Peuvent-ils se définir essentiellement en termes d'éprouvés, d'affects effectivement 

ressentis associés à une imagerie quasi consciente dans le transfert de scénarios 

relationnels dont la chronique s'impose ? Renverraient-ils à des conduites 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib38


 

29 
 

psychiques ou à des contenus psychiques ? Constituent-ils la trace rationalisée dans 

l'ici-maintenant de la cure, de représentations inconscientes dont seuls les indices 

les plus manifestes seront saisissables, nourrissant en quelque sorte une quête de 

savoir ou de sens qui de toute manière n'atteindra jamais qu'une vérité partielle et 

qui s'échappe sans cesse?  

      Les différentes catégories de transfert dégagées par M Neyraut, peu connues en 

grande majorité, ont essentiellement le mérite de formaliser quelques-unes de ces 

questions et plus particulièrement celle, essentielle, de la nature psychologique ou 

psychanalytique de ses qualités. 
 
3.5-Quelques registres de transfert 

 

 3.5.1-Transfert explicite, transfert implicite 

       Le transfert explicite désigne nommément l'analyste en tant que personne 

particulière et au-delà intéresse toute la situation analytique. Le climat d'une cure 

sera très différent selon qu'elle s'organise dans le registre de l'explicite ou de 

l'implicite, comme cela a été le cas pour Dora. L'intensité du transfert ne dépend 

pourtant pas de cette spécification et cette opposition, au-delà de l'aspect formel du 

" vous " adressé à l'analyste, vise le point fondamental de " l'interpellation dans le 

transfert ", renvoyant alors à l'opposition entre transfert manifeste et transfert 

latéral. 
 

 3.5.2-Transfert blanc 

       M Neyraut traite de la dimension affective du transfert dans cette formulation : 

le transfert blanc dit ce qu'il veut dire, puisqu'à la fois il manifeste l'existence d'un 

transfert, mais exclut son aveu, se distinguant du transfert négatif beaucoup plus 

bruyant. Le transfert blanc l'est aussi pour l'analyste ; il l'aveugle, lui faisant 

occuper " la place du mort, de l'absent, du nié, de l'effacé, exclu, censuré, châtré " 

(Lacan, 1962, P.273) autant de dénégations qui précisément signalent l'existence de 

ce que le sujet ne veut pas voir. 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28


 

30 
 

 

 3.5.3-Transfert latéral 

      On distingue ainsi les modalités de déplacement transférentiel sur des 

personnes ou des objets, hors cure. Le transfert latéral est un effet du transfert et 

s'inscrit dans le transfert, même s'il paraît s'y opposer (en termes d'investissement 

ou d'excitation notamment). La latéralisation du transfert offre parfois une voie de 

sortie à certaines impasses analytiques et en particulier dans des modalités 

d'établissement de transfert positif ou négatif. M Neyraut note le grand intérêt du 

transfert latéral " dans la ligne de partage qui dérive les motions hostiles et les 

motions favorables, les motions sexuelles et les motions narcissiques " (Lacan, 1962, 

P.275). Ajoutons que dans certaines situations pathologiques, en particulier les 

traitements d'adolescents et de jeunes adultes en graves difficultés psychiques, la 

mise en place d'un double suivi (un consultant psychiatre, un psychanalyste) 

favorise la latéralisation du transfert et permet que se maintienne, par la diffusion 

du transfert et sa bipartition, le processus analytique qui, sans cet aménagement, 

serait susceptible de mobiliser une excitation trop forte dans un transfert massif et 

envahissant (cité par. Chabert, 1996). 
 

 3.5.4-Transfert direct et indirect : l'amour de transfert 

      Ces notations se réfèrent à la situation psychologique au sens où Freud l'entend, 

c'est-à-dire à une réalité relationnelle où les différents contenus psychiques sont " 

adressés " à quelqu'un. La situation psychologique est à certains égards l'élément 

réel de la situation analytique, même si celle-ci relève d'un concept plus vaste. Se 

pose alors, et c'est l'intérêt du point de vue de M Neyraut, la question de la place de 

cette réalité dans le transfert, celui-ci assurant une fonction d'agent médiateur entre 

les deux situations - analytique/psychologique. " Plus le transfert est intense, plus il 

est inconscient et plus la situation psychologique perd son indice de réalité et ne 

devient que le reflet du déplacement fantasmatique opéré par le transfert " (Lacan, 

1962, P.277). 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#fn28


 

31 
 

       Le transfert direct caractérise le lieu de la demande, dont la traduction la plus 

manifeste apparaît dans l'amour de transfert énoncé comme tel, c'est-à-dire avec le 

désir d'une satisfaction immédiate. Ce transfert s'accroche à la réalité comme si 

l'analysant montrait une incapacité à renoncer, et donc à établir un lien symbolique 

du fait d'une subordination totale au principe de plaisir. L'amour de transfert, écrit 

Freud, " n'est qu'un exemple de répliques et de clichés de certaines situations 

passées et aussi de réactions infantiles ", se pose d'ailleurs la question de la vérité 

de cet amour, question paradoxale s'il en est. (cité par. Chabert, 1996). 

3.6-Le contre-transfert 

 

 3.6.1-Quelques définitions inaugurales 

      Selon la définition traditionnelle - et restrictive sans doute - le contre-transfert 

s'opposerait au transfert et surviendrait après lui, serait déterminé par lui et 

apparaîtrait comme produit par le transfert dont il constituerait une forme de 

réaction : conception présente à l'origine chez Freud puisque, dans la mesure où le 

transfert transporte de lourdes charges affectives, le médecin doit bien reconnaître 

qu'elles le concernent et qu'il en est l'objet. Il y a ainsi une implication de l'analyste 

qui se reconnaît comme instigateur et destinataire des phénomènes transférentiels. 

Cependant, l'analyste n'est pas seulement requis par le transfert, mais par de 

multiples sollicitations, engendrées par la situation analytique, si bien que, par 

extension, on peut envisager une nouvelle définition du contre-transfert : elle 

comprendrait " toutes les manifestations, idées, fantasmes, sentiments, 

interprétations, actions ou réactions qui ressortissent à l'analyste " (Neyraut, 1980, 

P16). Une conception si large risque pourtant d'entraîner une dérive et une 

généralisation du terme alors qu'il paraît indispensable d'établir la spécificité du 

champ psychanalytique du contre-transfert, et donc d'en préciser les limites et les 

contradictions : ces dernières sont illustrées par l'une des premières prescriptions 

techniques de Freud (Freud, 1953). il ne convient pas pendant que le traitement se 

poursuit de procéder à l'élaboration scientifique d'un cas, d'en reconstituer la 



 

32 
 

structure, d'en vouloir deviner l'évolution, d'en noter de temps en temps l'état 

présent, comme l'exigerait l'intérêt scientifique... Comment faut-il alors que 

l'analyste procède ? Il devra passer, suivant les besoins, d'une attitude à une autre, 

éviter toute spéculation, toute rumination mentale pendant le traitement, ne 

soumettre les matériaux acquis à un travail de synthèse qu'une fois l'analyse 

terminée ". L'essentiel de la prescription revient à ce " passage d'une attitude 

psychique à une autre " qui suppose, selon M Neyraut, une mise en suspens 

radicale puisqu'elle s'étend aux représentations inconscientes. 
 

 3.6.2-Quelques exemples à propos du contre-transfert : 

 

        Paula Heimann (1949) dénonce l'idée selon laquelle le contre-transfert serait 

essentiellement une source de perturbations pour l'analyste et pour la conduite de la 

cure. Elle considère en effet que l'effort de détachement, ou d'évitement des 

implications affectives et émotionnelles de certains analystes, les prive d'un outil 

de travail à la fois précieux et opérant. Elle entend par contre-transfert la totalité 

des sentiments que l'analyste éprouve pour son patient, et insiste sur la dimension 

relationnelle qui caractérise les liens entre deux personnes, l'analyste et l'analysant. 

Au sein de l'attention flottante, la sensibilité émotionnelle " libre " de l'analyste 

permet d'atteindre profondément l'inconscient du patient qui émerge justement à 

travers l'expression des sentiments. Le travail de l'analyste doit donc combiner 

l'attention libre et les libres réponses émotionnelles qui émanent d'une perception 

inconsciente de l'inconscient du patient beaucoup plus fine. 

3.6.3-La haine dans le contre-transfert :  

      Si la prise en compte des sentiments constitue un élément important dans la 

cure analytique, leur ambivalence doit apparaître aussi bien chez l'analysant que 

chez l'analyste. La haine dans le contre-transfert est plus nettement repérable 

dans les traitements de patients psychotiques, traitements particulièrement 

difficiles aussi bien d'ailleurs pour les analystes que pour les psychiatres. Il y a en 

effet coïncidence de l'amour et de la haine chez des patients qui ressentent la 

même collusion chez l'analyste. Celui-ci n'a pas à nier la haine qui lui est attribuée 

et qui existe réellement en lui, haine justifiée, selon Winnicott ; haine latente dans 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib27


 

33 
 

l'analyse ordinaire, elle émerge dans les traitements de psychotiques 

probablement du fait de la haine de la mère pour l'enfant, dès le début de sa vie, 

si bien que l'analyste se trouve, en de telles situations de cure, dans une position 

comparable à celle de la mère d'un nouveau-né. Seule la haine de l'autre rend 

tolérable la haine éprouvée par le sujet - haine pour haine - dit Winnicott. (cité par. 

Chabert, 1996). 

 
3.6.4-La séduction dans le contre-transfert :  

      L'aménagement de la situation analytique, qui maintient l'analyste hors du 

regard du patient, détermine la non-réponse, facilite la règle du silence et la 

contention de l'expression émotionnelle. Paradoxalement, ce dispositif provoque 

une implication reconnue chez l'analyste et notamment dans les mouvements de 

séduction auxquels il est confronté. 

      Pour J Laplanche (1986), la généralisation de la théorie de la séduction englobe 

bien entendu la situation analytique : l'idée fondamentale est que la séduction est 

inhérente au caractère énigmatique des messages émis de l'adulte à l'enfant, dans 

les états originaires de sa sexualité. Signifiants énigmatiques véhiculés par la mère, 

et qui lui échappent tout autant qu'à l'enfant, encore que celui-ci puisse rattacher à 

sa passivité le sentiment de son impuissance à comprendre. Le chemin parcouru 

dans la cure montrerait comment, de scène en scène, se retrouve indéfiniment la 

même énigme jusqu'à son origine. La situation analytique se saisirait dans le même 

ordonnancement où cette fois encore, la question de " qui séduit qui ? " resterait 

ouverte. Séduction de l'analysant par l'analyste, au sens où ce dernier émettrait des 

signifiants dont les significations resteraient closes, provoquant chez le patient cet 

éprouvé d'impuissance dans un contexte de passivité requise. Mais aussi séduction 

de l'analyste par l'analysant, par l'échappée constante du sens de son discours, par 

l'opacité de ses productions, réactivant chez l'analyste le même éprouvé 

d'impuissance et de passivité. On retrouve ici l'opposition entre la séduction directe 

qui fait l'objet pour Freud de nombreuses mises en garde, en référence aux 

provocations immédiates, aux demandes explicites, aux sollicitations précises de la 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib33


 

34 
 

part du patient, la règle étant pour l'analyste de ne point y céder, ce qui s'entend de 

la manière la plus réelle et tangible : même si des prescriptions réalistes peuvent 

apparaître naïves, elles n'en constituent pas moins le modèle de toutes les 

séductions quels qu'en soient les niveaux, puisqu'aussi bien elle s'inscrit dans la  

3.7-Dynamique de l'amour de transfert. 

     3.7.1-Le transfert : une force d'attraction 

      Dans un ouvrage récent, JB Pontalis (1990) condense les questionnements actuels 

sur le transfert dans des modalités de formulation qui rejoignent étonnamment les 

écrits de Freud. Selon l'auteur, la surprise initiale reste vivante tout au long du 

cheminement freudien jusque dans sa déclaration en 1938 : " C'est une chose bien 

étrange que l'analysé réincarne dans son analyste un personnage du passé " (Freud, 

1938, P.42), l'étrange résidant dans cette réincarnation qui soulève la question du 

temps, essentielle dans l'analyse. Temps du passé, temps du présent, temps de la 

réminiscence dont souffrirait l'hystérique, c'est-à-dire d'un retour dans le présent 

d'images passées non identifiées comme telles : c'est bien l'hystérie qui donna à 

Freud la chance de rencontrer des représentations et des transferts de 

représentations et lui permit d'inventer la psychanalyse. Transferts de quoi ? 

interroge JB Pontalis. Transfert de représentations d'abord, on vient de le rappeler, 

mais aussi transfert d'objet et transfert d'affects, et encore transfert de lieux du 

corps : ainsi se découvre la " disposition " au transfert. Du côté de l'analyste, au 

début du moins, la neutralité est exigée, ce qui réduit considérablement le problème 

de l'adresse, du fait peut-être du risque de confusion entre la personne psychique 

avec la personne réelle : JB Pontalis rappelle Freud déclarant à l'Homme aux rats : 

" Vous savez bien que je ne suis pas le capitaine cruel ". C'est bien là, poursuit-il, 

que réside " le paradoxe du transfert : l'analyste est à la fois le transitaire et le 

destinataire "(Pontalis, 1990, P. 63). Paradoxe qui se condense dans le double énoncé 

: " ce n'est pas à moi que ce discours s'adresse " et " c'est à moi que ce discours 

s'adresse ". Dans le premier cas, le décalage est souligné mais peut prendre la 

forme d'une dérobade. Dans le second, la confusion apparaît entre le manifeste et le 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib40


 

35 
 

latent. Comment se dégager de ce paradoxe ? Il faudrait d'abord ne pas appeler 

transfert simplement la permanence d'une relation d'objet ou encore d'habitudes 

mais plutôt s'attacher à la " chose étrange " qui crée de " nouvelles éditions ", 

simples réimpressions ou éditions revues et corrigées, la question restant ouverte 

de ce qui est édité, c'est-à-dire de ce qui est transféré : des motions pulsionnelles, 

des fantasmes, des expériences psychiques, transférés sur l'analyste. 

        Au-delà des développements plus classiques, quant à la force de répétition 

dans l'analyse et le transfert, JB Pontalis souligne à la fois la dimension 

passionnelle et la qualité d'acte du transfert. " "Agir ses passions". Le transfert est 

un "agir", le transfert est une passion, non un "dire" (ou alors un "dire" qui est 

"faire") et c'est ce qui rend si difficile, aussi bien pour le patient que pour l'analyste 

d'en parler " "(Pontalis, 1990, P. 72). S'appuyant sur le fragment célèbre des 

Observations sur l'amour du transfert (Freud, 1915), JB Pontalis étaye l'hypothèse 

d'un surgissement du transfert comme événement réel, de par sa qualité 

d'expérience effective : " La scène a entièrement changé, tout se passe comme si 

quelque comédie eût été soudainement interrompue par un événement réel, par 

exemple comme lorsque le feu éclate pendant une représentation théâtrale ". Le 

patient est contraint de " répéter le refoulé comme expérience vécue dans le présent 

", il n'a guère de possibilité de se remémorer tout le refoulé, mais ce qui advient 

surgit avec " une fidélité qu'on n'aurait pas désirée qui a toujours pour contenu un 

fragment de la vie sexuelle infantile ". Il faut donc conserver les deux conceptions 

du transfert : celle des transferts de représentations et en même temps celle qui 

soutient le transfert comme moteur essentiel de l'analyse. L'événement réel auquel 

confronte la répétition transférentielle, celui qui porte la réalité psychique, arrive 

ici-maintenant, " étrange phénomène où se conjugueraient répétition et première 

fois " "(Pontalis, 1990, P. 91).. 

      Mais insiste JB Pontalis (1977), si le transfert est ce par quoi s'exprime 

l'essentiel, se pose inéluctablement la question du contre-transfert. Celui-ci est 

déterminé par ce qui pousse l'analyste à devenir et à rester analyste ; il témoigne 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib13
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib16
http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4244&filetype=1&&item=4244&filetype=1#bib39


 

36 
 

des mouvements que l'analyste peut percevoir en lui quand tel propos ou telle 

association du patient entrent en résonance avec un point sensible de son histoire 

ou de sa fantasmatique et qui le touchent au vif ; il se reconnaît dans la place 

assignée par l'analysé à l'analyste, place où il cherche à le maintenir ; la dynamique 

transférentielle enfin s'exerce avec une grande violence psychique lorsque le 

patient suscite chez son analyste une paralysie psychique, un immobilisme de la 

pensée et du corps sidérant - de telle sorte que rien ne bouge - ce que JB Pontalis 

appelle être touché au mort, phénomène souvent repérable dans la réaction 

thérapeutique négative. Si le transfert est un phénomène étrange, alors le contre-

transfert peut s'entendre comme " transfert en nous de l'étranger, de ce qui est le 

plus étranger au patient ". Ainsi la spécificité de l'analyse résiderait dans la 

rencontre entre deux étrangers, c'est-à-dire finalement entre ce qu'il y a de plus 

étranger en chacun d'eux ; le transfert agi, éprouvé dans l'analyse, reste inoubliable 

dans sa force d'attraction. (cité par. Chabert, 1996). 

Conclusion : 

      On peut envisager qu’une approche psychanalytique cherche à exploiter au 

mieux les spécificités de la situation thérapeutique et les paramètres qu’elle active, 

notamment en mobilisant le fonctionnement psychique à travers la dynamique du 

transfert, ainsi que les constructions métapsychologiques qui structurent les 

processus de réflexion dans l'après-coup. Le psychanalyste s’appuie sur une 

sémiologie particulière, issue directement du travail analytique, qu'il identifie à 

travers le processus analytique, en observant notamment les actes de parole, les 

répétitions et les résistances au changement. Cependant, la sémiologie 

psychanalytique ne vise pas une classification des maladies, mais se base sur les 

trois perspectives métapsychologiques : dynamique, topique et économique. Ce 

cadre sémiologique et conceptuel peut être appliqué à tout type d’organisation 

psychopathologique, permettant d’analyser en termes d’appareil psychique, de 

systèmes topiques, de transfert, ou de processus primaires et secondaires. 

L’objectif d’approfondissement est alors de spécifier, avec finesse, la qualité 



 

37 
 

particulière des différentes opérations mentales du sujet, en favorisant leur 

expression dans le processus analytique et à travers la mobilisation du transfert au 

cours de la thérapie. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

Chapitre II : Les psychothérapies 

Psychalytique Adlerienne et Jungienne 



 

38 
 

       La psychanalyse est une théorie complexe et complète qui continue d’apporter 

un éclairage très riche dans de nombreux domaines liés au soin et à l’éducation. 

Elle est à la fois :  

 -Une méthode d’investigation du psychisme humain.  

 -Une théorisation du fonctionnement psychique (métapsychologie).  

 -Une technique psychothérapeutique originale.  

        Les détracteurs de la psychanalyse l’accusent d’être longue et coûteuse, de 

s’adresser aux « biens portants », et d’accorder une trop grande place aux pulsions 

sexuelles et à l’enfance du sujet.  

      Depuis plusieurs années, des psychanalystes, des psychologues et des 

psychiatres pratiquent ce qu’on appelle des Psychothérapies d’Inspiration 

Psychanalytiques (PIP). Il s’agit de psychothérapies en face à face, qui s’inspirent 

des théories psychanalytiques sans être « la cure type » c'est-à-dire une 

psychanalyse telle que Freud l’a inventée. 

Avant de passer à l’élément suivant du programme de canevas, nous tenons à 

rappeler qu’alfred Adler et Carl Gustave Jung sont des détracteurs de la pensée 

freudienne, ils ont essayés d’inventer une autre doctrine qui  toujours se basait sur 

la thèse de l’inconscient freudien. 

Nous n’allons pas approfondir sur ces deux théories puisque à notre connaissance 

elles ne sont pas pratiquées dans notre société algérienne, puisque les 

psychothérapeutes algériens de tendance psychanalytique pratiquent la 

psychothérapie d’inspiration psychanalytique freudienne telle qu’elle a été connue 

sur le plan de ses principes de base avec un fonctionnement actuel selon le cotexte 

dont nous l’exercions. (Voir, la psychothérapie psychanalytique en Algérie P.102 )     

       nous pourrions donner une définition exhaustive à la psychothérapie 

psychanalytique : c’est une méthode inspiré des principes psychanalytiques qui 

utilise un ensemble de techniques psychanalytiques qui permet de traiter la névrose 

en assouplissant les résistances et le refoulement afin que la vie soit supportable 

pour les patients. 

        Dans ce qui suit, nous allons opter à présenter deux modèles de 



 

39 
 

psychothérapies psychanalytiques et une technique psychothérapique analytique à 

savoir : La psychothérapie individuelle d’ADLER. A, la psychothérapie 

psychanalytique de G. JUNG, Et la technique du psychodrame analytique de D. 

ANZIEU.  

  

II- La psychothérapie individuelle d’ADLER. 

         La psychothérapie individuelle développée par Alfred Adler, également 

connue sous le nom de psychologie individuelle, se concentre sur la 

compréhension de la personne en tant qu'individu unique. Nous allons nous 

contenter de présenter des généralités sur cette théorie. 

     La psychologie individuelle, est une théorie qui met l’accent sur les aspects 

sociaux et communautaires de la vie d’une personne qui sont pour lui aussi 

importants que l’aspect interne. La théorie psychologique d’Adler est axée sur la 

dynamique familiale, les intérêts sociaux et le bien-être avec autrui. 

Adler estimait que la force qui motive les personnes est celle qui les pousse à 

surmonter leur complexe d’infériorité en s’efforçant de faire preuve de supériorité 

par rapport aux autres. Sa théorie met l’accent sur l’humanité en tant qu’ensemble 

et souligne l’importance d’un sentiment d’appartenance et d’encouragement 

mutuel, ainsi que l’égalité sociale. Son approche était orientée vers la réalisation 

d’objectifs pratiques liés à l’activité, la société et l’amour. Il a exprimé une vision 

holistique de l’individu et fut le pionnier de la pratique des thérapies familiales et 

collectives. Alfred Adler était un psychothérapeute autrichien qui a collaboré avec 

Sigmund Freud au début des années 1900 à Vienne. Il s’est ensuite éloigné de 

Freud en raison de ses différentes idées sur le développement de la personnalité et 

la relation entre l’individu et le monde environnant. Sa méthode préconisait 

d’utiliser deux chaises pour le thérapeute et le patient, plutôt que la méthode 

freudienne d’utilisation du fameux sofa, pour favoriser un sentiment d’égalité entre 

le thérapeute et le patient. 

       L’école de psychologie individuelle d’Alfred Adler a créé un gouffre dans le 



 

40 
 

domaine de la psychologie, qui avait été dominé par la psychanalyse de Freud. 

Alors que Freud se concentrait uniquement sur les processus internes – 

principalement les conflits sexuels – qui affectent la psychologie d’une personne, 

Adler était catégorique sur le fait que pour comprendre pleinement une personne, 

un psychologue devait également prendre en compte d’autres facteurs internes et 

externes. C’est pourquoi il a nommé son école de psychologie individu ; le mot est 

censé évoquer un sens d’indivisibilité, dérivé du latin individuum (Mosak et al, 1999, 

P. 6). 

La théorie de la psychologie individuelle d’Alfred Adler postule que les individus 

sont principalement motivés par des intérêts sociaux et un désir de supériorité ou 

d’amélioration de soi. Les expériences de l’enfance, en particulier les sentiments 

d’infériorité, motivent ce désir, mais chez un individu sain, il se manifeste sous la 

forme d’un désir de contribuer au bien-être des autres. 

      Des comportements inadaptés apparaissent lorsque ce désir devient 

égocentrique ou lorsque les sentiments d’infériorité sont accablants. Adler a mis 

l’accent sur le caractère unique de l’individu et sur le rôle des liens sociaux dans la 

formation du comportement. 

1-Compensation, surcompensation et complexes 

    Adler pensait que l’élément psychologique de base de la névrose était un 

sentiment d’infériorité et que les individus souffrant des symptômes de ce 

phénomène passaient leur vie à essayer de surmonter ces sentiments sans jamais 

être en contact avec la réalité (White, 1917) 

1.1-Compensation des faiblesses 

     Selon Adler (2013b), tous les nourrissons éprouvent un sentiment d’infériorité 

et d’inadéquation dès qu’ils commencent à faire l’expérience du monde. Ces 

expériences précoces, comme le besoin de gagner l’attention des parents, façonnent 

les objectifs inconscients et fictifs de l’enfant. Elles donnent à l’enfant le besoin de 

s’efforcer de rectifier cette infériorité – le besoin de compenser sa faiblesse en 

développant d’autres points forts. La quête de compensation de l’enfant peut avoir 



 

41 
 

plusieurs conséquences. Tout d’abord, si l’enfant reçoit une éducation et des soins 

adéquats, il peut accepter ses difficultés et apprendre qu’elles peuvent être 

surmontées par un travail acharné. Ainsi, l’enfant se développe « normalement » et 

acquiert le « courage d’être imparfait » (Lazarsfeld, 1966, pP. 163-165). 

1.2-Surcompensation 

     Toutefois, il arrive que le processus de compensation dérape. Cela se produit 

notamment lorsque le sentiment d’infériorité devient trop intense et que l’enfant 

commence à avoir l’impression qu’il n’a aucun contrôle sur ce qui l’entoure. Il 

s’efforcera très vigoureusement de compenser, au point que la compensation n’est 

plus satisfaisante. Cela culmine dans un état de surcompensation, où l’accent mis 

par l’enfant sur l’atteinte de son objectif est exagéré et devient pathologique. Par 

exemple, Adler (1917) utilise le personnage grec antique Démosthène, qui avait un 

terrible bégaiement, mais qui a fini par devenir le  » plus grand orateur de la Grèce 

 » (P. 22). 

      Démosthène a commencé par se sentir inférieur à cause de son bégaiement et a 

surcompensé en ne se contentant pas de surmonter son bégaiement, mais en 

exerçant une profession qui aurait normalement été impossible pour un bègue.  

1.3-Complexe d’infériorité 

      La surcompensation peut entraîner le développement d’un complexe 

d’infériorité. Selon Adler (2013a), le complexe d’infériorité se caractérise par le fait 

que « les personnes s’efforcent toujours de trouver une situation dans laquelle elles 

excellent » (P. 74). Cette pulsion est due à leur sentiment d’infériorité écrasant. Il 

existe deux composantes à ce sentiment d’infériorité : primaire et secondaire. 

L’infériorité primaire est le « sentiment originel et normal » d’infériorité 

qu’entretient un enfant. L’infériorité secondaire, en revanche, est le sentiment 

d’infériorité qui se manifeste chez l’adulte lorsque l’enfant développe un sentiment 

d’infériorité exagéré (Stein & Edwards, 2002, P. 23). Ces sentiments chez l’adulte 

sont ce qui est nuisible, et ils constituent le complexe d’infériorité.  

 



 

42 
 

1.4-Complexe de supériorité 

      Le complexe de supériorité se produit lorsqu’une personne a besoin de prouver 

qu’elle est plus supérieure qu’elle ne l’est vraiment. Adler (2013a) donne l’exemple 

d’un enfant souffrant d’un complexe de supériorité, qui est  » impertinent, arrogant 

et pugnace  » (P. 82). 

       Lorsque cet enfant est traité dans le cadre d’une thérapie adlérienne, il est 

révélé que l’enfant se comporte de manière impatiente parce qu’il se sent inférieur. 

Adler (2013a) affirme que les complexes de supériorité naissent des complexes 

d’infériorité ; ils sont  » l’un des moyens qu’une personne souffrant d’un complexe 

d’infériorité peut utiliser pour échapper à ses difficultés  » (P.91) 

2-La typologie de la personnalité ou les styles de vie 

         Adler n’approuvait pas le concept des types de personnalité ; il pensait que 

cette pratique pouvait conduire à négliger le caractère unique de chaque individu. 

     Cependant, il reconnaissait des schémas qui se formaient souvent dans l’enfance 

et qui pouvaient être utiles pour traiter les patients qui s’y retrouvaient. Il a appelé 

ces modèles des styles de vie. Adler (2013a) a affirmé qu’une fois qu’un 

psychologue connaît le style de vie d’une personne, « il est possible de prédire son 

avenir parfois simplement en lui parlant et en lui demandant de répondre à des 

questions » (P. 100) 

     Adler et ses disciples analysent le style de vie d’une personne en le comparant à 

 » l’être humain socialement ajusté  » (P. 101). 

2.1-Ordre de naissance 

Le terme ordre de naissance fait référence à l’ordre dans lequel les enfants d’une 

famille sont nés. Adler (2013b, PP. 150-155) estime que l’ordre de naissance a un 

impact significatif et prévisible sur la personnalité de l’enfant :  

 

 

https://mentorshow.com/blog/ordre-de-naissance-personnalite


 

43 
 

2.2-Premier né 

         Les enfants nés en premier ont des avantages inhérents dus au fait que leurs 

parents les reconnaissent comme  » les plus grands, les plus forts, les plus âgés cela 

leur confère les traits d’un « gardien de la loi et de l’ordre » Ces enfants disposent 

d’un grand pouvoir personnel et ils apprécient le concept de pouvoir avec 

révérence. 

2.3-Second-né 

Les enfants de second rang sont constamment dans l’ombre de leurs frères et sœurs 

plus âgés. Si le deuxième né est encouragé et soutenu, il pourra lui aussi accéder au 

pouvoir, et lui et l’aîné travailleront ensemble. 

2.4-Le plus jeune enfant 

Les plus jeunes enfants fonctionnent dans un état constant d’infériorité. Selon 

Adler, il existe deux types d’enfants les plus jeunes. Le type qui réussit le mieux 

« surpasse tous les autres membres de la famille et devient le membre le plus 

compétent de la famille ». 

Un autre type d’enfant le plus jeune, plus malheureux, n’excelle pas parce qu’il n’a 

pas la confiance en soi nécessaire. Cet enfant devient fuyant et évitant le reste de la 

famille. 

2.5-Enfant unique 

      Les enfants uniques, d’après Adler, sont également un cas malheureux. En 

raison du fait qu’il est le seul objet de l’attention de ses parents, l’enfant unique 

devient « dépendant à un haut degré, attend constamment que quelqu’un lui montre 

le chemin, et recherche un soutien à tout moment. » Comme toutes les approches 

psychodynamiques de la psychologie humaine, la psychologie individuelle 

adlérienne est critiquée pour son manque de scientificité et sa difficulté à être 

prouvée empiriquement. Bien que les théories d’Adler soient difficiles à prouver de 

manière définitive, les neurosciences récentes ont apporté un certain soutien. Une 

étude résumant les preuves neuroscientifiques modernes et leur lien avec la 

https://mentorshow.com/blog/manque-de-confiance-en-soi


 

44 
 

psychologie adlérienne a confirmé une déclaration faite par Maslow en 1970: « Adler 

devient de plus en plus correct d’une année à l’autre. Au fur et à mesure que les 

faits se présentent, ils soutiennent de plus en plus son image de l’homme  » (cité 

par. Miller & Dillman Taylor, 2016, P. 125). 

       En ce qui concerne la thérapie adlérienne, l’attitude moderne est que, bien que 

la pratique soit simple et facile à comprendre pour le profane, elle est défectueuse 

parce qu’elle n’est pas fondée sur des données empiriques. 

       La forme de conseil d’Adler est critiquée pour son manque de profondeur, 

notamment son absence de fondement qui traite de questions non liées à des 

concepts tels que l’ordre de naissance et les premiers souvenirs (Capuzzi & Stauffer, 

2016, P. 142). 

En quoi Adler était-il en désaccord avec Freud ? 

3-Tableau N1 : comparaison des théories de la personnalité entre Freud et Adler 

Aspect Sigmund Freud Alfred Adler 

Motivation du 

comportement 

Pulsions biologiques internes 

(sexe et agression) 

Influence sociale et 

quête de supériorité 

Le choix dans le 

développement de la 

personnalité 

Les gens n’ont pas le choix Les gens sont 

responsables de ce 

qu’ils sont 

Influence sur le 

comportement 

Le comportement actuel est 

causé par le passé (par 

exemple, l’amour, l’amour, 

l’amour, l’amour, l’amour, 

l’amour, l’amour, l’amour, 

l’amour, l’amour, l’amour, 

Le comportement 

actuel est façonné par 

l’avenir (orientation 

vers des objectifs) 

https://mentorshow.com/blog/hierarchie-des-besoins-de-maslow


 

45 
 

l’amour, l’amour et 

l’amour).g. l’enfance) 

Conscience Accent sur les processus 

inconscients 

Les gens sont 

conscients de ce qu’ils 

font et pourquoi 

Structure de la personnalité Séparée en composantes (id, 

ego, superego) 

Étudiée dans son 

ensemble (holisme) 

Relations primaires Relations avec le parent du 

même sexe 

Relations familiales 

plus larges, y compris 

avec les frères et 

sœurs 

 

4-Les cannons théoriques de Alfred Adler  

  4.1- Individualité et Holisme 

     Adler voyait chaque personne comme un tout unique et indivisible. Il croyait 

que pour comprendre quelqu'un, il fallait examiner tous les aspects de sa vie, y 

compris ses relations sociales, ses expériences et ses croyances. 

    Exemple: Prenons le cas de Marie, une jeune femme qui consulte un thérapeute 

pour des problèmes d'anxiété. Plutôt que de se concentrer uniquement sur les 

symptômes d'anxiété, le thérapeute adlérien examine les relations de Marie avec sa 

famille, ses amis, et ses collègues, ses expériences passées, et ses croyances sur 

elle-même et sur le monde. En comprenant ces aspects, le thérapeute peut aider 

Marie à voir comment ils contribuent à son anxiété et à trouver des moyens de 

mieux gérer sa vie. 

  4.2- Sentiment d'infériorité et Compensation 

    Adler croyait que les sentiments d'infériorité, souvent développés dans l'enfance, 



 

46 
 

peuvent pousser les individus à chercher à se compenser par des comportements 

visant à se sentir supérieur ou compétent. 

    Exemple: Jean, un homme d'affaires prospère, ressent constamment le besoin de 

prouver sa valeur en travaillant de longues heures et en cherchant la perfection. À 

travers la thérapie, il découvre que ces comportements compensent un sentiment 

d'infériorité développé pendant son enfance, quand il se sentait inadéquat par 

rapport à ses frères et sœurs plus performants. En reconnaissant ce schéma, Jean 

peut commencer à travailler sur ses sentiments d'infériorité et à adopter un mode de 

vie plus équilibré. 

 4.3- But de Vie 

     Selon Adler, chaque individu se fixe des buts de vie qui orientent ses 

comportements. Ces buts peuvent être conscients ou inconscients et sont souvent 

basés sur des expériences passées et des croyances. 

    Exemple: Sophie a toujours voulu être médecin pour aider les autres, un but 

inspiré par ses propres expériences de maladie durant l'enfance et l'influence d'un 

médecin bienveillant. Cependant, elle ressent souvent une pression écrasante pour 

réussir. En thérapie, Sophie explore ses motivations profondes et réalise que, bien 

qu'aider les autres soit important pour elle, elle doit aussi prendre soin d'elle-même 

pour atteindre cet objectif de manière saine. 

  4.4- Style de Vie 

      Le "style de vie" fait référence à l'ensemble des croyances, des attitudes et des 

comportements d'un individu, développés tôt dans la vie et influençant ses 

interactions avec le monde. 

    Exemple: Paul est un homme qui se sent toujours en compétition avec les autres. 

En thérapie, il découvre que son style de vie compétitif a été formé par les attentes 

élevées de ses parents et la rivalité avec ses frères et sœurs. Reconnaître ce style de 

vie lui permet de commencer à changer ses comportements et à chercher des 

relations plus collaboratives et satisfaisantes. 

 



 

47 
 

  4.5- Importance des Relations Sociales 

      Adler mettait l'accent sur l'importance des relations sociales et du sentiment 

d'appartenance. Il croyait que les problèmes psychologiques résultaient souvent 

d'un manque de connexion ou d'un sentiment d'isolement. 

    Exemple: Léa, une étudiante universitaire, se sent souvent seule et déprimée. En 

travaillant avec un thérapeute adlérien, elle découvre que son isolement social est 

un facteur majeur de sa dépression. Le thérapeute l'encourage à rejoindre des clubs 

et à participer à des activités sociales pour renforcer son sentiment d'appartenance 

et améliorer sa santé mentale. 

  4.6- Encouragement et Rééducation 

       La psychothérapie adlérienne utilise des techniques d'encouragement et de 

rééducation pour aider les individus à développer des attitudes et des 

comportements plus sains. 

    Exemple: Marc, un adolescent qui manque de confiance en lui, est encouragé par 

son thérapeute à se concentrer sur ses forces et ses réussites, même petites. Le 

thérapeute l'aide à rééduquer ses pensées négatives en lui fournissant des outils 

pour développer une perspective plus positive et réaliste de lui-même. 

  4.7-Approche Positive et Préventive 

       La méthode d'Adler est optimiste et proactive, visant à renforcer les capacités 

des individus à surmonter les défis et à développer une vision positive de soi et de 

ses relations. 

    Exemple: Clara, une femme qui a récemment traversé une période difficile, 

travaille avec un thérapeute adlérien pour développer des stratégies de résilience. 

Plutôt que de se concentrer uniquement sur les problèmes passés, le thérapeute aide 

Clara à identifier ses forces et à élaborer un plan pour gérer les défis futurs de 

manière constructive et positive. 

 

 

 

 



 

48 
 

Conclusion 

      La psychothérapie individuelle d’Adler offre une approche compréhensive et 

holistique pour comprendre et aider les individus à surmonter leurs défis 

personnels et à mener une vie plus satisfaisante et équilibrée. 

Qu’est-ce que « le sens de la vie » ? Une  question  éternelle,  qui  résonne  

toujours  avec  force   à l’heure actuelle, alors que la « quête de sens » et l’envie 

de donner  «  plus  de  sens  à  sa  vie  »  sont  revendiquées  ouvertement dans les 

médias et dans l’édition. Mais  il  ne  faut  pas  s’y  tromper.  L’ouvrage  d’Alfred  

Adler   lui donne une finalité plus large, en l’inscrivant dans un tout  social et la 

perspective d’une humanité idéale. 

Cet ouvrage est le dernier du psychologue d’origine autrichienne, installé à New 

York pour fuir le nazisme et divulguer  librement les principes de la psychologie 

individuelle, dont il  est le fondateur. Un testament faisant la synthèse des concepts 

phares de la théorie adlérienne, de ses idées philosophiques,  métaphysiques, 

autant que psychiatriques. 

      Pour son auteur, chaque individu est unique et développe,  au  cours  de  la  

petite  enfance,  une  force  créatrice  libre,  une   loi  dynamique,  laquelle  

détermine  le  «  style  de  vie  »  où  se   trouvent  canalisés  «  instinct,  tendance,  

sentiment,  pensée,   action,  attitude  vis-à-vis  du  plaisir  et  de  l’insatisfaction,  

et  enfin égocentrisme et sentiment social », pointe-t-il en guise  d’introduction. 

Les  névroses  et  les  errances,  les  perversions,  résulteraient   d’une fuite devant 

les responsabilités sociales et le bien commun, pouvant s’expliquer par une 

défaillance dans le processus du développement du « sentiment social ». 

8 La bibliothèque idéale de psychologie 

Et tout se jouerait dans l’enfance, comme chez Sigmund Freud,  mais  loin  des  

pulsions  et  de  la  théorie  sexuelle.  Pour  Adler,  en  effet,  le  surgissement  du  

sentiment  d’infériorité,  inhérent à la condition humaine, constituerait une piste 

plus sûre.  En  guise  de  thérapie,  on  peut  donc  chercher  à  comprendre 

comment l’on est venu à le compenser dans l’enfance  

pour  gagner  en  confiance  en  soi,  ou  à  le  surcompenser  de  manière plus 



 

49 
 

pathologique. 

      Autres objectifs : éduquer pour éviter les dérives (et ceci en commençant par 

les parents), mais aussi réconcilier l’individu avec son juste potentiel, en l’aidant à 

dépasser la frustration incomprise des premiers temps de la vie, et restaurer le 

sentiment d’appartenance à la communauté. Toutefois, Adler se  

défend  bien  de  toute  notion  «  d’inconscient  refoulé  »,  trop  freudienne ! Il 

entend « jeter un pont entre le sens réel de la vie  et  l’action  erronée  de  

l’individu  ».  Mais,  ceci  posé,  quel  est enfin ce « sens réel de la vie » ? Adler 

demeure un indéfectible optimiste, qui croit au progrès de l’humanité. Nous nous 

devons ainsi de « trouver un chemin à peu près correct pour un but idéal de 

perfection », selon lui, et ce, en suivant la voie de nos ancêtres. Et,  pour  Adler,  le  

sentiment  social  qu’il  faut  développer  signifie  avant  tout  «  la  tendance  vers  

une  forme  de  collectivité qu’il faut imaginer éternelle, comme elle pourrait à peu  

près  être  imaginée  si  l’humanité  avait  atteint  le  but  de  la  perfection. » 

       La  collaboration,  c’est  la  vertu.  Gêner  la  collaboration,  c’est le vice, 

écrit-il encore. Quelle  place  pour  cette  pensée  adlérienne  aujourd’hui,   

peut-on  s’interroger,  à  l’heure  même  où  le  modèle  de  développement de 

l’humanité se trouve fortement ébranlé . 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

50 
 

III- psychothérapie psychanalytique jungienne : 

      La psychologie analytique (« Analytische Psychologie » en allemand) est une 

théorie élaborée par le psychiatre Carl Gustav Jung dès 1913. Elle est avant tout 

une démarche propre au psychiatre suisse, créée pour la différencier de celle de 

Sigmund Freud et qui se propose de faire l'investigation de l'inconscient et de 

l'âme, c'est-à-dire la « psyché ». L'histoire de la psychologie analytique est ainsi 

intimement liée à la biographie de Jung. Représentée dans ses débuts par l'« école 

de Zurich », avec Eugen Bleuler, Franz Riklin, Alphonse Maeder et Jung, la 

psychologie analytique est d'abord une théorie des complexes, jusqu'à ce que Jung, 

dès sa rupture avec Freud, en fasse une méthode d'investigation générale des 

archétypes et de l'inconscient ainsi qu'une psychothérapie spécifique. La 

psychologie analytique, ou « psychologie complexe » (« Komplexe Psychologie » 

en allemand), est à l'origine de nombreux développements en psychologie comme 

dans d'autres disciplines. Les continuateurs de Jung sont en effet nombreux et 

organisés en sociétés nationales dans le monde. Les applications et développements 

des postulats posés par Jung ont donné naissance à une littérature dense et 

multidisciplinaire. Reposant sur une conception objective de la psyché, Jung a 

établi sa théorie en développant des concepts clés du domaine de la psychologie et 

de la psychanalyse, tels celui d'inconscient collectif, d'archétype ou de 

synchronicité. Elle se distingue par sa prise en compte des mythes et traditions, 

révélateurs de la psyché, de toutes les époques et de tous les continents, par le rêve 

comme élément central de communication avec l'inconscient et par l'existence 

d'instances psychiques autonomes comme l'anima pour l'homme ou l'animus pour 

la femme, la persona ou l'ombre, communs aux deux sexes. Considérant que le 

psychisme d'un individu est constitué aussi bien d'éléments de la vie personnelle du 

sujet que de représentations faisant appel aux mythes et symboles universels, la 

psychothérapie liée à la psychologie analytique se structure autour du patient et 

vise au développement du « Soi » par la découverte de cette totalité psychique à 

travers la notion d'individuation. Le psychiatre suisse dépasse en outre le cadre 

épistémologique de la psychanalyse freudienne pour explorer des disciplines 



 

51 
 

comme la science physique ou les types de personnalités et qu'il inclut dans sa 

théorie psychique. Cette intégration d'autres disciplines a ainsi provoqué des 

divergences théoriques nombreuses et les critiques de tous bords ont mis en cause 

la psychologie analytique, accusée d'être une « psychologie des races » ou une 

mystique. (Davrou, 1995) 

     Rupture avec Freud et fondation de la psychologie analytique Ce n'est qu'après 

avoir rompu avec Freud (1914), que Jung donne à sa démarche le nom de « 

psychologie analytique » parce qu'elle se propose d'analyser et d'identifier les 

phénomènes psychiques de la psyché. Les ouvrages de vulgarisation la feront 

connaître sous le nom de « psychologie jungienne » car elle doit en effet beaucoup 

à C. G. Jung, terme qui sera repris par ses successeurs, pour la différencier 

davantage sur la scène publique de celle de Freud, qui l'a toujours ignorée. Le 

docteur Ernst Bernhard, jungien italien, la nomme par ailleurs la « psychologie 

individuative » mais Jung préfère parler soit de psychologie analytique, soit, dans 

ses derniers travaux, de - psychologie complexe - . Frieda Fordham explique 

néanmoins que la formule « psychologie complexe » s'emploie plus volontiers 

actuellement, celle de « psychologie analytique » prêtant à confusion avec 

l'approche du psychologue George Frederick Stout qui est le premier à l'employer 

en 1886. Jung définit précisément la psychologie analytique dès août 1913 au 

XVIIe Congrès International de Médecine organisé à Londres, lors d'une 

conférence intitulée « General Aspects of Psychoanalysis ». Il y présente cette « 

nouvelle science psychologique » comme née de la « technique analytique », la 

distinguant de la psychanalyse de Freud et de la psychologie des profondeurs 

d'Eugen Bleuler. Jung y suggère également de libérer la théorie psychanalytique de 

son « point de vue exclusivement sexuel » en se focalisant sur un nouveau point de 

vue énergétique, se fondant sur Henri Bergson et sur le pragmatisme de William 

James pour son approche épistémologique. Mais ce n'est qu'en 1914, après sa 

démission de l'Association Internationale de Psychanalyse que Jung organise 

autour de lui un groupe de médecins qui rejettent comme lui l'École de Vienne. Ces 

derniers constituent donc l'École de psychanalyse de Zurich. Jung en partage la 



 

52 
 

direction avec Alphonse Maeder qui apporte à la conception des rêves comme 

compensation psychique une fonction prospective. 

Concepts de la psychologie analytique Les lieux psychiques, Jung va, dès 1906, se 

démarquer de la topique psychanalytique en imaginant la structure de la psyché 

comme un ensemble d'instances psychiques plus ou moins autonomes, et non 

comme seulement un ensemble polaire conscient/inconscient. Reprenant 

néanmoins des concepts majeurs élaborés par Freud, comme le Moi et 

l'inconscient, Jung en élargi la dimension au collectif. Sa contribution principale 

reste le Soi, ou archétype de la totalité, qui structure la psyché et oriente son 

développement, et les instances personnifiées comme l'anima et l'animus, la 

persona et l'ombre. La Conscience Il s'agit selon Jung d'un champ d'attention, plus 

ou moins variable, et qui a émergé de l'inconscient au fil du développement de 

l'appareil psychique et neurologie humain. Pour Jung, « la conscience humaine, la 

première, a crée l'existence objective et la signification et c'est ainsi que l'homme a 

trouvé sa place indispensable dans le grand processus de l'être »; elle est en effet le 

lieu psychique privilégié du « complexe-Moi », caractérisé par la volition et le 

raisonnement, par la mémoire également. Le Moi n'est cependant pas la seule 

autorité sur la conscience, celle-ci étant intermittente et d'autres complexes pouvant 

devenir semi-conscients. L'anima peut ainsi devenir consciente et agir contre le 

Moi, comme dans les rêves notamment. James Hillman parle ainsi d'un « moi 

imaginal » lorsqu'il baigne dans l'inconscient. Celui-ci est souvent figuré sous les 

traits d'un personnage d'autorité comme le roi dans l'alchimie ou les rêves. Certains 

autres phénomènes psychiques ou physiques provoquent également dans la 

conscience des « abaissement du niveau mental » qui laissent alors pénétrés des 

contenus inconscients. Les visions et délires sont ainsi des zones de faible 

résistance psychique qui influencent directement la conscience. (Donn, 1995) 

Concept psychanalytique par excellence, l'inconscient (« Unbewusten » en 

allemand) est néanmoins chez Jung bien plus qu'un réservoir de souvenirs et de 

pulsions refoulées : il a une dimension vitale (il a une fonction dans le 

développement de l'individu) et une dynamique. Tout d'abord, Jung définit 



 

53 
 

l'inconscient comme l'espace de l'inconnu, son approche est, dans ses premiers 

travaux, philosophico-pragmatique. Jung part en effet d'une conception théologique 

et philosophique de l'inconscient, celle de Schopenhauer et de la psychologie 

expérimentale. Par l'étude des complexes avec Franz Riklin, Jung postule un 

inconscient motivé qui compense l'attitude consciente. Il constate que l'homme se 

distingue par deux réalités, l'une connue (la conscience), l'autre inconnue, 

constituées de matériaux et de phénomènes hors de portée de l'attention qu'il 

nomme la « psyché objective ». La structure de cet espace répond aux 

représentations traditionnelles de la psychanalyse de Freud néanmoins Jung va 

distinguer dans l'inconscient une partie collective et une partie individuelle, propre 

à la personnalité : l'inconscient personnel composé des instances psychiques 

personnifiées, c'est-à-dire l'ombre, la persona, l'anima ou l'animus. Il intègre 

également d'autres processus comme les complexes autonomes. L'inconscient 

personnel se manifeste dans les rêves et les productions imaginaires et est 

également en constante relation avec la personnalité : « la psychologie n’est pas 

uniquement un fait personnel. L’inconscient, qui possède ses propres lois et des 

mécanismes autonomes, exerce sur nous une influence importante, que l’on 

pourrait comparer à une perturbation cosmique. L’inconscient a le pouvoir de nous 

transporter ou de nous blesser de la même façon qu’une catastrophe cosmique ou 

météorologique ». L'inconscient collectif Article détaillé : inconscient collectif. 

Concept majeur de la théorie jungienne, l'inconscient collectif « kollectiven 

unbewusten » en allemand a été postulé bien avant la psychologie analytique, en 

philosophie et en psychologie expérimentale. Jung dit d'ailleurs en tenir l'idée de 

Schopenhauer mais c'est la méthode de Freud qui lui en a permis l'investigation. 

Alors que l'inconscient personnel fait partie intégrante de la personnalité, 

l'inconscient collectif est universel et commun à tous les hommes. Il constitue ainsi 

« une condition ou une base de la psyché en soi, condition omniprésente, 

immuable, identique à elle-même en tous lieux ». Jung en parle souvent comme de 

la couche la plus profonde de l'âme, qui abrite deux processus clés de la 

psychologie analytique : les instincts et les archétypes. Jung lui donne l'épithète de 



 

54 
 

« collectif » car ces matériaux se distinguent par leur récurrence d'apparition dans 

l'histoire humaine. L'inconscient collectif ne se transmet pas mais ses éléments 

constitutifs, les archétypes se transmettent comme des possibilités de 

représentations. L'expérience humaine, au fil des siècles, nourrit ce réservoir 

d'images primordiales qui conditionne ensuite tout être humain. Les rituels 

religieux ou animistes naissent ainsi d'une identification aux matériaux collectifs 

par la participation mystique. Les grands mythes naissent de ces systèmes 

fonctionnels autonomes, qui ne doivent rien à la personnalité, et qui la 

conditionnent sur la voie de l'individuation ou lorsqu'un archétype est excité (« 

constellé » dans le vocabulaire jungien) ; c'est pourquoi selon Jung tous les mythes 

ont des interprétations similaires d'une civilisation à l'autre. L'inconscient collectif 

enfin est comme un champ où tous les points sont reliés, c'est-à-dire que les 

archétypes et les instincts sont tous contaminés : un mythe a des motifs appartenant 

à d'autres mythes proches, ce qui forme un réseau dense où chaque motif se tient et 

conditionne les autres. Les images mythiques sont sous forme de chaîne 

multidimensionnelle mise en évidence par Marie-Louise von Franz qui reprit les 

travaux de Jung à sa mort, expliquant la métamorphose des motifs mythiques à 

travers les périodes historiques.(Fordham, 2003) Les recherches les plus spéculatives 

de Jung, notamment sur la synchronicité, dans La Synchronicité comme principe 

d'enchaînement acausal (1952), posent l'hypothèse que la nature de cette couche de 

l'inconscient collectif et des archétypes est psychoïde (« comme l'âme »), c'est-à-

dire qu'ils échappent à la représentation, au contraire des phénomènes psychiques 

connus et qu'ils participent d'une transgression des limites matière-esprit. Le soi 

Article détaillé : Soi (psychologie). Le terme de « Soi » (« Selbst ») est le plus 

difficile d'approche au sein de la psychologie analytique. Jung en parle dès 

l'ouvrage Métamorphoses de l'âme et ses symboles (1912). Carl Gustav Jung utilise 

ce terme dans le sens d'un concept mais il en fait par la suite l'un des piliers de sa 

théorie. En psychanalyse traditionnelle c'est notamment Heinz Kohut qui en a 

théorisé et développé le concept mais dans une acception narcissique. Jung utilise 

lui le Soi comme l'archétype qui structure la psyché. Le retrouvant dans toutes les 



 

55 
 

mythologies et religions du monde, il s'agit d'un archétype central représentant la 

relation dynamique qui existe entre la conscience et l'inconscient. Jung dit du Soi 

qu'il est « une entité sur-ordonnée au Moi », c'est-à-dire plus un lieu psychique 

inhérent à la structure psychique qu'un processus. Il a pour fonction de réaliser 

l'être, de maintenir le contact des différentes couches psychiques entre elles : « Le 

soi est la donnée existant a priori dont naît le moi. Il préforme en quelque sorte le 

moi. Ce n'est pas moi qui me crée moi-même : j'adviens plutôt à moi-même ». Jung 

demeure conscient de la réalité anthropomorphique de ce concept, qui désigne au 

final la totalité de la psyché. Il traduit l'expérience de la totalité, la capacité de 

représentation de la totalité, autant que le processus psychique qui va dans le sens 

d'une conscience englobant de plus en plus d'éléments inconscients. Le Soi 

intervient dans le processus d'individuation et le concept est celui le plus repris et 

le plus développé par les continuateurs de Jung. Marie Louise Von Franz estime 

ainsi que le Soi est l'archétype ordonnateur de tous les autres, celui qui possède en 

soi la structure de la psyché et ses plans architectoniques alors que Michael 

Fordham appelle « soi primaire » l'état où la différenciation psycho-corporelle 

n'existe pas encore dans le développement de l'enfant. En tant que représentation 

de la totalité psychique, le Soi est nécessairement paradoxal et est « à la fois la 

quintessence de l’individu et une entité collective », un espace a-moral. Le Soi est 

un archétype universellement représenté, à travers une symbolique de la Totalité et 

de la Quaternité : « Vivant en Occident, j'aurais dû dire le Christ, au lieu du Soi ; 

dans le Proche-Orient, ce serait approximativement Chadir ; en Extrême-Orient, 

Atman, Tao ou Bouddha ; dans le Far West, lièvre ou mondamine ; et dans le 

monde de la Cabale enfin, Tifereth ». (Deutschmeister, 2003). La synchronicité 

Article détaillé : synchronicité . Carl Gustav Jung proposa de nommer « 

synchronicité », l'occurrence simultanée de deux événements qui ne présentent pas 

de rapport de causalité mais dont l'association prend un sens pour la personne qui 

les éprouve. Le concept, inventé lors de l'allocution de Jung à la mémoire de 

Richard Wilhelm en 1930, n'a de sens qu'au sein de la psychologie et ne peut être 

réduit à un fait avéré et scientifique dans la mesure où il constitue pour Jung une 



 

56 
 

hypothèse de travail et a causé de nombreuses ambiguïtés : « J'emploie donc ici le 

concept général de synchronicité dans le sens particulier de coïncidence temporelle 

de deux ou plusieurs événements sans lien causal entre eux et possédant un sens 

identique ou analogue. Le terme s'oppose à « synchronisme » qui désigne la simple 

simultanéité de deux évènements. La synchronicité signifie donc d'abord la 

simultanéité d'un certain état psychique avec un ou plusieurs événements parallèles 

signifiants par rapport à l’état subjectif du moment, et - éventuellement - vice-versa 

» . Le concept est parmi les plus développé par les continuateurs de Jung, Michel 

Cazenave, Carl Alfred Meier et James Hillman principalement, mais il a aussi été 

récupéré par divers courants de spiritualité qui en retirent la rigueur scientifique. 

Selon Jung, un archétype constellé dans l'inconscient peut, sous certaines 

conditions, transgresser la frontière matière/psyché. Jung a étudié ces phénomènes 

avec le physicien Wolfgang Pauli, au travers d'une correspondance nourrie des 

apports des deux spécialistes et dans leur essai commun : La Synchronicité, 

principe de relation a-causale (1952). Les deux hommes voient dans la 

synchronicité la possibilité d'explication d'un rapport des faits « non constatables 

en soi », liés aux manifestations de l'inconscient et des archétypes. Jung appelle 

unus mundus (terme provenant de Schopenhauer) cet état où ni la matière ni la 

psyché ne sont distinguables alors que Pauli voit lui un langage double, à la fois 

scientifique et symbolique. Selon lui, le phénomène dépend de l'observateur. 

Néanmoins tous deux se rejoignent sur la possibilité d'une conjonction de la 

physique et de la psychologie : « Ces expériences [celles de Jung sur l'alchimie] 

m'ont montré que la physique moderne est capable de présenter sous une forme 

symbolique les processus psychiques jusque dans les moindres détails » (Cahen et 

coll. 1973) 

1-Les processus psychiques ; 

La psychologie analytique distingue entre deux types de processus psychiques : 

ceux venant de l'individu, dits « personnels », appartenant à la psyché subjective, et 

ceux collectifs, liés à la structure même de la psyché liés à la conscience comme 

l'anima, la persona ou l'ombre, d'autres sont davantage collectifs. Jung les appelle 



 

57 
 

notamment des « personnages » car ils sont toujours personnifiés et ils représentent 

un aspect de la psyché. Les archétypes contra-sexuels  l'anima et l'animus Articles 

détaillés : anima et animus. L'anima chez l'homme et l'animus chez la femme sont 

les archétypes du sexe opposés, c'est pourquoi Jung nomme ce couple « contra-

sexuel ». Ils ont une fonction de régulation ou d'adaptation et contiennent une 

certaine charge psychique les rendant relativement autonomes au Moi. L’anima est 

ainsi une image innée de la femme chez l’homme (c'est la part féminine de 

l’homme), l’animus, une image innée de l’homme chez la femme (c'est la part 

masculine de la femme). Tous deux sont perçus dans les rêves et se distinguent des 

autres archétypes personnels par la charge émotionnelle qu'ils véhiculent. Leur 

intégration permet de relier le conscient à l'inconscient et forme le travail 

préliminaire de l'individuation. Pour Jung tout homme a une image (ou « imago ») 

psychique de la femme, représentant dans sa psyché personnelle sa propre relation 

avec l'inconscient. C'est pourquoi pour les hommes l'anima représente les 

sentiments et les affects. L'anima ne renvoie pas à l'Œdipe freudien : il s'agit d'une 

fonction psychique personnifiée, celle de la relation du Moi masculin à 

l'inconscient et qui a pour but de compenser la conscience. Contrairement à 

l'anima, l'animus féminin n'est pas un. Chez la femme, il est à l'origine de 

comportement et de paroles acerbes et magistrales, péremptoires. Ces deux 

archétypes peuvent fasciner le Moi, c'est-à-dire l'envahir psychiquement. Jung 

parle alors de « possession par l'animus ou l'anima » lorsque l'un ou l'autre envahit 

le champ du conscient. L'étude des manifestations de l'anima ou de l'animus a 

donné lieu à une littérature abondante, d'Emma Jung (La Légende du Saint Graal) à 

Marie Louise von Franz (Deutschmeister, 2003) . 

2-La persona 

     La persona permet d'afficher un Moi social, en ce sens cet archétype permet de 

réguler l'influence extérieure sur la personnalité. Comme l'anima et animus, la 

persona est un autre concept clé de la psychologie analytique désignant la part de la 

personnalité qui organise le rapport de l'individu à la société et présent de la même 

façon chez les deux sexes : «  La persona est le système d'adaptation ou la manière 



 

58 
 

à travers lesquels on communique avec le monde. Chaque état, ou chaque 

profession, par exemple, possède sa propre persona qui les caractérise (...) Mais le 

danger est que l'on s'identifie à sa persona : le professeur à son manuel, le ténor à 

sa voix. On peut dire, sans trop d'exagération, que la persona est ce que quelqu'un 

n'est pas en réalité, mais ce que lui-même et les autres pensent qu'il est » 

(Deutschmeister, 2003, P.37). Le concept de persona, au sein de l'écologie psychique, 

s'oppose donc à l'ombre, qui est la véritable personnalité mais reniée par le Moi. Le 

Moi conscient s'identifie tout d'abord avec la persona au cours du développement 

de l'enfant. L'identification aux diplômes, au rôle social, au titre honorifique, à la 

carrière par exemple, est autant d'éléments qui participent à la constitution de la 

persona et qui, à terme, constituent une voie d'ignorance de soi. Pour Jung, la 

persona n’a rien de réel, elle n’est qu’un compromis entre l’individu et la société 

donnant l’illusion de l’individualité. L'individuation doit, dans un premier temps, 

permettre à l'individu de dévêtir se masque, sans trop d'empressement néanmoins 

car souvent il est le seul moyen d'identification du patient. L'enfant divin ou « 

fripon divin », enfant intérieur, puer aeternus, enfant éternel ou encore trickster 

représente l'archétype de la part enfantine qui existe en chaque adulte, quel que soit 

le sexe. Jung développa cette instance psychique avec Paul Radin et Károly 

Kerényi dans Le Fripon divin : un mythe indien et dans Introduction à l'essence de 

la mythologie. Paul Radin le définit comme un des mythes centraux de l'humanité : 

« Il n'est guère de mythe aussi répandu dans le monde entier que celui que l'on 

connaît sous le nom de -mythe du Fripon- dont nous nous occuperons ici. Il y a peu 

de mythes dont nous puissions affirmer avec autant d'assurance qu'ils appartiennent 

aux plus anciens modes d'expression de l'humanité ; peu d'autres mythes ont 

conservé leur contenu originel de façon aussi inchangée.. Il est manifeste que nous 

nous trouvons ici en présence d'une figure et d'un thème, ou de divers thèmes, 

doués d'un charme particulier et durable et qui exercent une force d'attraction peu 

ordinaire sur l'humanité depuis les débuts de la civilisation » (Le Lay, 1993,P.64).  

      Selon sa relation à l'ombre, le fripon divin connaît quelques variantes, 

bénéfiques ou maléfiques comme la fée, le lutin ou le gnome. Le mythe du petit 



 

59 
 

personnage farceur a été défini par Radin comme étant la figure de l'archétype du 

trickster, Kokopelli chez les Amérindiens, littéralement « farceur », petit 

personnage mythique présent dans toutes les cultures. 

L'ombre Article détaillé : Ombre (psychologie analytique). L'ombre est l'archétype 

de la partie inférieure de la personnalité, la somme de tous les éléments psychiques 

personnels et collectifs qui, incompatibles avec le Moi n'ont pas été vécus ou 

acceptés moralement. Ils forment donc dans l'inconscient de l'individu, quel que 

soit son sexe, une personnalité souvent autonome et opposée au conscient. L'ombre 

se comporte toujours de façon compensatoire, elle a pour but de limiter le Moi dans 

son désir de contrôle, et de lui rappeler l'existence d'une part de la personnalité 

enfouie à cause de l'éducation et de la socialisation. Le personnage de l'ombre est 

souvent dans les rêves figuré sous les traits du double, bénéfique ou maléfique, ou 

du héros et de l'anti-héros, du traître également (Judas pour Jésus Christ par 

exemple). Jung y voit un archétype, celui de l'« éternel antagoniste » personnifié le 

plus souvent par les avatars du Diable. Dans la thérapeutique jungienne, l'ombre 

doit être acceptée puis intégrée à la psyché car elle est à l'origine de nombreux 

conflits psychiques, tant interne qu’externe, en même temps qu'elle impose au sujet 

de se confronter à ce qu'il veut ignorer de lui-même, et que de cette confrontation 

naît une forme d'éveil. Les archétypes Avec le concept d'inconscient collectif, 

auquel il est étroitement lié, le concept d'archétype (« grandes images » au sens 

étymologique) est fondamental dans la compréhension de la théorie de Jung. Celui-

ci emploie parfois l'expression d'« images primordiales » ou de patterns of 

behaviour - schéma de comportement - de manière synonymique car l'archétype est 

inhérent à la structure neuronale et conditionne la représentation humaine. 

L'archétype est un complexe psychique autonome siégeant dans l'inconscient des 

civilisations, à la base de toute représentation de l'homme sur son univers, tant 

intérieur qu'extérieur : ils sont « les fondements de la part collective d'une 

conception » (Parnet et Cahen, 2004,P.64). Il se démarque par une intense charge 

émotionnelle et instinctuelle dont la rencontre teinte la vie de l'homme qui y est 

confronté de manière existentielle : « L'expérience archétypique est une expérience 



 

60 
 

intense et bouleversante. Il nous est facile de parler aussi tranquillement des 

archétypes, mais se trouver réellement confronté à eux est une tout autre affaire. La 

différence est la même qu'entre le fait de parler d'un lion et celui de devoir 

l'affronter. Affronter un lion constitue une expérience intense et effrayante, qui 

peut marquer durablement la personnalité » (Parnet et Cahen, 2004,P.66). Les 

archétypes, dont il est erroné, pour Jung, de croire en dresser la liste, sont à la 

source de tous les mythes et parfois dominent même les nations ou les religions, 

qui y trouvent leurs terreaux de croyances. Jung a ainsi parler du nazisme comme 

un assujettissement à l'archétype païen relatif au dieu nordique Wotan, expliquant 

le débordement d'agressivité et la fascination exercée par Hitler. Jung nomme 

également l'archétype comme des structures imaginales immuables dans l'histoire 

et les civilisations telles la forêt et la mer pour l'inconscient, le père-soleil, la mère-

Terre, le mariage sacré (hiérosgamos en grec), le dragon, l'arbre de vie, l’unus 

mundus, etc. Le débat sur le caractère héréditaire des archétypes est récurrent au 

sein de la psychologie jungienne, même si Jung a toujours refusé d'en faire des 

éléments hérités biologiquement. (Parnet et Cahen, 2004) 

 

     III-1- La psychothérapie jungienne 

La psychologie analytique s'est nourrie principalement des cas d'analyses, d'abord 

conduits par Jung, puis par ses continuateurs et analystes. Jung n'a en effet jamais 

cessé de pratiquer l'analyse parallèlement à ses recherches. 

Rattachée aux « psychothérapie d'inspiration psychanalytique », la psychothérapie 

jungienne diverge néanmoins de l'analyse-type de Freud, par le cadre éthique 

qu'elle instaure, et par les techniques mises en oeuvre. 

L'indianiste Heinrich Zimmer en 1933 a coécrit avec Jung un ouvrage, Der Weg 

zum Selbst (La Voie vers le Soi) dans lequel la psychothérapie est mise en parallèle 

avec les initiations de la religion hindouiste. 

Déontologie et conduite de l'analyse Formellement l'analyse jungienne diffère peu 

de celle de la psychanalyse traditionnelle. Elle porte en effet sur un nombre de 

séances hebdomadaires allant de une à deux et sur une méthode de discussion et 



 

61 
 

d'abréaction et dure en moyenne trois ans. Néanmoins la position de l'analyste et de 

l'analysé diffère ; ceux-ci sont en effet face à- face et sans recours à un divan. Des 

éléments non analytiques peuvent prendre place, tels que la suggestion ou 

l'imagination active, le jeu de sable, la peinture ou toute autre forme de créativité. 

L'entretien sera parfois semi-directif (alors que la cure psychanalytique est un 

entretien non-directif). L'individu est au centre de la thérapie, comme l'explique 

Marie-Louise Von Franz dans Psychothérapie. L'expérience du praticien où elle 

récapitule la pensée de Jung sur ce point. Le transfert est recherché et 

l'interprétation des séries de rêves est l'un des piliers de la thérapie jungienne. Pour 

le reste, les règles s'apparentent à la psychanalyse classique : l'analyste examine la 

libre association et vise la neutralité et l'éthique, celle-ci étant entendue comme le 

respect du rythme de développement du patient. En effet l'analyse jungienne ne 

vise pas seulement et uniquement l'examen du passé du patient, mais a pour tâche 

de reconnecter la conscience avec l'inconscient et ainsi permettre une adaptation 

avec la vie sociale et émotionnelle. La névrose est en effet pour Jung le symptôme 

non d'un retour du refoulé mais d'une incapacité éthique à faire face à la réalité. 

L'inconscient est ainsi source d'éthique et l'analyse a pour tâche de mettre à la 

conscience l'entière personnalité du patient, d'autant plus que « les processus 

inconscients mis en jeu dans le transfert induisent une relation de dépendance de 

l’analysant qui perd ses défenses et ses repères habituels. Ceci demande que 

l’analyste soit le garant de la relation transférentielle » (Deutschmeister, 2003). C'est 

pourquoi les analystes jungiens doivent avoir une solide culture générale, 

notamment en histoire des symboles. Leur formation est longue (3 années après la 

formation initiale de psychiatre en général). En France par exemple, la Société 

française de psychologie analytique forme les analystes d'obédience jungienne - 

travail intérieur- et éthique. 

        La psychothérapie issue de la psychologie analytique repose sur les postulats 

décrits par Jung, considérés comme des concepts opérants et mis en cohérence par 

le -travail intérieur-, l'individuation. « Chaque vie est un déroulement psychique » 

indique Jung et il précise que « La tâche la plus noble de l’individu est de devenir 



 

62 
 

conscient de lui-même » (cité par. Deutschmeister, 2003, P.54) . La thérapie jungienne 

se concentre donc surtout sur l'individuation, non sur la cure des symptômes 

immédiats comme la névrose et se veut une thérapie synthétique herméneutique. 

Pour Jung la thérapeutique s'enracine dans le vécu et le quotidien du patient : « La 

psychanalyse et vie ne sont pas séparées. Quand une analyse authentique s’est 

déroulée, l’individu devient apte à entretenir avec son inconscient, tout au long de 

sa vie, une relation, un dialogue dans lequel le moi laisse advenir ce qui émerge de 

l’inconscient, le considère attentivement, s’y confronte et l’évalue. Ce n’est qu’à 

l’issue de ce processus qu’une position de sujet peut apparaître » (Donn, 1995,P.43). 

Si la plupart des continuateurs de Jung mettent en œuvre une psychothérapie 

similaire à celle du psychiatre suisse, quelques-uns mettent en cause certains points 

de vue. James Hillman notamment se focalise davantage et exclusivement sur 

l'émotion véhiculée par l'image, se passant de toute interprétation littérale. D'autres 

se concentrent sur l'enfant exclusivement, comme Clifford Mayes en utilisant la 

catharsis (Donn, 1995) 

 

➢ Techniques mises en œuvre : imagination active et dialogue intérieur 

 

     Articles détaillés : Imagination active et Dialogue intérieur. L'imagination 

active est une méthode qui permet de donner une forme sensible aux images de 

l'inconscient et de s'y confronter dans le cas où est ressentie une perturbation 

émotionnelle, permettant ainsi à élargissement de la conscience. Elle consiste ainsi 

à fixer son attention sur cette émotion, et, plus généralement, sur les fantasmes 

inconscients portés à la conscience, puis de les laisser se développer librement, 

sans que la conscience n'interfère. L'utilisation de techniques artistiques est 

recommandée. Elle conduit donc à - relier les plans conscients et les plans 

inconscients - ou à donner vie aux images spontanées. Le dialogue intérieur est la 

seconde technique utilisée en psychothérapie jungienne, méthode très similaire à 

celle de l'imagination active. L'analyste jungien Anthony Steven explique que ce 

dialogue intérieur permet de représenter les archétypes sous les traits de figures 



 

63 
 

autonomes qu'il nomme « daimon » . Charles Baudouin en fait lui une « variante » 

de l'imagination active et qui représente ce - théâtre intérieur - de l'être. Le 

dialogue intérieur est devenu un outil de développement personnel grâce à Hal 

Stone et Sidra Stone, un couple d’analystes américains d’inspiration jungienne. Ils 

en ont fait une thérapie brève à part entière dont « l’objectif est de mieux se 

connaître en donnant la parole aux sous-personnalités contraires et contradictoires 

qui nous habitent et que nous brimons (cité par. Deutschmeister, 2003). 

     III-2- Critiques de la psychologie analytique Jungienne 

La psychologie analytique fut, dès sa fondation, l'objet des critiques venant de la 

sphère psychanalytique, Freud en premier lieu, qui vit en l'oeuvre de Jung celle « 

d'un mystique et d'un snob ». Les tenants du freudisme multiplièrent durant tout le 

XXe siècle les critiques, portant principalement sur le caractère mystique des écrits 

de Jung. D'autres analystes, en particulier des praticiens jungiens, dénoncèrent le « 

culte de la personnalité » autour du psychiatre suisse. Enfin, sa collusion avec le 

nazisme demeure l'une des critiques les plus récurrentes. 

Richard Noll et la « prophétie » de Carl Gustav Jung La critique du psychiatre 

américain Richard Noll, qui publia par deux ouvrages (Le Culte de Jung, 1994 et 

Le Christ aryen, 1997) examinant l'ambivalence selon lui du personnage de Jung, 

fut la plus acerbe à l'encontre des collusions de Jung avec le régime nazi. Son 

argumentaire est violent, assimilant Jung à un gourou aux délires de grandeurs et 

pétrit de théories racistes et nazies, promoteur d'un Christianisme intégriste. Selon 

lui Jung est en réalité un - prophète völklich- qui, se faisant toutefois passer pour 

chrétien, oeuvre au retour du paganisme. 

Ainsi, derrière l'arrière-plan des accusations de collusion avec le nazisme, critique 

qui existe également chez Ernest Jones, ce que reproche Noll c'est la tentative que 

Jung a selon lui entreprise, via le culte de sa personne comme modèle et prophète, 

de restaurer le paganisme de même que Julien, Jung se présenta pendant de 

nombreuses années comme chrétien, alors qu’il pratiquait le paganisme dans 

l’intimité. Jung sur la psychologie analytique, qui a constamment évolué après lui, 

forme la critique principale. Lors de la fondation du Club de psychologie de Zurich 



 

64 
 

les critiques quant au culte de la personnalité autour de Jung existaient déjà. Hans 

Rudolf Wilhelm, suivant Oscar Pfister, prétendait que Jung accumulait autour de 

lui une « mafia pour anéantir Riklin »[I 48]. Plus tard, en 1948, Medard Boss et 

Hans Trüb se démarquent aussi de la primauté de l'approche jungienne (Davrou, 

1995). 

       Nous pourrions conclure que soit, la psychothérapie individuelle d’Adler ou 

celle analytique de Jung sont des pratiques inexistantes en Algérie, dans notre pays, 

la formation à la psychothérapie psychanalytique est assurée pendant plus de 40 

ans par des psychothérapeutes et psychanalyste freudiens (AP d’Alger, 

SARP,…etc). 

     Nous allons voir dans ces prochaines lignes une autre technique 

psychanalytique pratiquée par certains psychanalystes (Anzieu) et d’autres actuels 

de SPP tels que ( Alain Gibeault, Diatkine et autres). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

Chapitre III :  La technique du 
psychodrame analytique 



 

65 
 

IV- Le psychodrame analytique : 

       Le psychodrame psychanalytique a été introduit en France par des 

psychanalystes d'enfants, essentiellement Lebovici, Diatkine, Kestemberg. Ils se 

sont servis de la technique psychodramatique proposée par Moreno en en 

transformant l'esprit et la finalité grâce à la référence de la théorie 

psychanalytique. 

      C'est à partir de l'expérience théâtrale que Moreno  (1965) a proposé au patient 

une place d'acteur et non plus de spectateur. La prise de rôle, encouragée par le 

meneur du jeu, est susceptible de faciliter l'expression et la décharge des 

émotions (effet cathartique), propulsant le sujet dans un rôle actif, levant ses 

inhibitions et le révélant à lui-même. Le changement de rôle et notamment 

l'inversion des rôles s'avèrent des facteurs importants de mobilisation. Il s'agit 

donc ici d'une technique active focalisée non pas tant sur la connaissance de soi 

que sur le désir de renforcer les capacités d'affirmation de soi. Comme le fait 

remarquer Anzieu (1979), la conception de la catharsis de Moreno, mais 

également de ses émules, se réfère au mythe de la totalité et de l'unité de la 

personne qu'il s'agirait de retrouver au travers d'une expression complète de 

celle-ci : corporelle, psychique, mais également interpersonnelle et collective. 

Le psychodrame morénien pense pouvoir faire l'économie d'un travail 

d'élaboration de la conflictualité interne du sujet et de toute la problématique de 

séparation d'avec les imagos parentales. La problématique du deuil est 

délibérément évitée et il y a indéniablement une position maniaque dans cette 

quête obstinée d'une libération des entraves et de retrouvailles avec une 

plénitude de l'être qui évoque une fusion avec les objets primaires et un déni de 

toute perte et de toute séparation. 

      Les psychanalystes d'enfants avaient déjà été contraints de modifier le 

protocole de la cure psychanalytique classique pour pouvoir l'appliquer aux 

enfants et d'adjoindre au langage un autre moyen de communication : le jeu. Or, 

http://www.emc-consulte.com/articleFrame.jsp?item=4258&filetype=1&&item=4258&filetype=1#bib15


 

66 
 

comme l'écrivent Lebovici et al : " Toute l'organisation de ce qu'en psychanalyse 

on appelle mécanismes de défense du Moi se retrouve dans cette activité ludique 

qui, très vite, prend son double aspect : elle est réellement vécue : elle ne cesse 

d'être perçue par l'enfant comme fictive. Cette contradiction inhérente à la 

structure du jeu lui donne toute sa valeur dynamique ". Il était dès lors tentant 

d'étendre ces capacités ludiques de l'enfant au jeu psychodramatique. De là 

naquit l'idée qu'il était possible d'utiliser cette technique chez des adultes dont 

l'organisation de la personnalité et les difficultés de verbalisation ne permettaient 

pas l'indication de cure psychanalytique classique (P.66). 

 

 

1-Technique du psychodrame psychanalytique individuel (selon Philipe Jeammet) 

     À l'opposé de la maîtrise, le psychodrame se donne pour objectif l'ouverture à 

la libre association, l'assouplissement des frontières entre le conscient et 

l'inconscient, entre l'actuel et le passé, entre le dehors et le dedans, soit, en 

quelque sorte, la progressive familiarisation du sujet avec ses productions 

psychiques et les conflits et les émotions dont elles sont porteuses. À l'opposé de 

la décharge cathartique, le psychodrame se refuse à la simple extériorisation des 

conflits et des tensions qui en résultent et à leur expulsion, mais en recherche 

l'intériorisation et l'intégration dans le but, non de les évacuer, mais d'en 

favoriser l'élaboration. Ainsi, il n'y a pas de maîtrise première grâce à une 

rationalisation destinée à prévenir un possible et intolérable sentiment de 

passivité devant l'émergence des productions psychiques nouvelles. C'est 

secondairement, grâce au travail d'élaboration et d'appropriation de ces 

productions, que la maîtrise peut advenir. (Jeammet et al,1998).  L'engagement 

dans le psychodrame suppose un entretien préalable individuel au terme duquel 

est posée l'indication après une évaluation de la nature des conflits du patient, 

des particularités de ses défenses et de ses résistances, ainsi que de celles de son 

fonctionnement mental. Il est important de préciser au patient, non seulement ce 

qu'est un psychodrame, mais les raisons de cette indication et pourquoi il semble 



 

67 
 

intéressant de lui proposer de jouer au sein d'un groupe plutôt que de parler dans 

le cadre d'une relation à deux. Les modalités de fonctionnement du psychodrame 

une fois exposées, il est alors proposé au patient une ou deux séances d'essai qui 

permettent à lui-même et à ses thérapeutes d'apprécier l'intérêt de cette formule. 

La possibilité de séances d'essai est une particularité du psychodrame rendue 

possible par sa forme : utilisation du jeu, pluralité des participants. Le 

psychodrame, contrairement à la psychothérapie, autorise à la fois une entrée 

immédiate dans le processus psychothérapeutique grâce au jeu, avec une 

perception rapide du caractère mobilisateur et tolérable de la technique choisie, 

et dans le même temps il permet de conserver une plus grande distance 

relationnelle du fait de la pluralité des joueurs. Dans ce contexte, un essai est à 

la fois techniquement justifié et affectivement plus facilement supportable. Le 

motif d'une interruption éventuelle peut être, beaucoup plus aisément que dans la 

psychothérapie, mis sur le compte des particularités techniques de cette thérapie, 

plutôt que sur celui des dispositions personnelles du patient ou des sentiments 

qu'il inspire au thérapeute. Cette perspective d'une ou plusieurs séances d'essai 

rend le traitement plus facilement acceptable pour des patients qui redoutent 

l'engagement relationnel et qui vivent toute proposition incluant un lien prolongé 

comme un piège possible. L'élément central est la scène proposée par le patient, 

jouée par celui-ci et les co-thérapeutes qu'il a choisis. Celle-ci est observée, 

éventuellement commentée ou interprétée par le meneur de jeu. La scène est une 

invitation à la figuration des fantasmes et un équivalent de l'association libre 

aussi bien dans son choix que dans la façon de la jouer, de la faire dériver de son 

projet initial ou de la faire se succéder par une autre scène. Qu'il s'agisse d'une 

donnée de la réalité immédiate, d'un souvenir, d'un rêve ou d'une scène 

purement imaginaire, l'important est que la scène n'apparaît pas nécessairement 

d'emblée comme une production fantasmatique liée au désir du patient. Elle 

ménage ses défenses, tout en gardant du fait du jeu et notamment de celui des 

co-thérapeutes une formidable potentialité de mobilisation des fantasmes. 



 

68 
 

(Jeammet et al,1998) 

      Le meneur, ou directeur de jeu, occupe la position classique de l'analyste, 

qui énonce les règles de fonctionnement, garantit le cadre et assure la fonction 

interprétative. C'est sur lui que s'organise la névrose de transfert. Sa non-

participation au jeu renforce sa distanciation du pôle actif et pulsionnel et sa 

position de représentant des instances éthiques Surmoi et Idéal du Moi qu'il est 

d'autant plus à même d'" humaniser " et d'assouplir. En cela, il est le garant 

narcissique du patient et celui du sens et de la continuité du processus 

psychothérapique engagé. Il aide le patient à proposer les scènes et à construire 

un scénario. Il les interrompt et peut alors inciter le patient à associer, ou faire 

lui-même des liens, commenter, clarifier, expliciter, voire interpréter. La forme 

du psychodrame lui autorise plus de souplesse que la psychothérapie classique et 

la psychanalyse stricto sensu, que ce soit par le changement de rôles ou de 

scénario au cours d'une scène, par sa demande de rejouer différemment une 

scène qui peut stigmatiser un processus de répétition chez le patient ou par une 

plus grande liberté d'expression, notamment physique avec le patient qu'il peut 

être amené à toucher en le prenant par exemple par le bras en le raccompagnant 

à son siège. Les co-thérapeutes constituent un élément essentiel de ce dispositif. 

Choisis par le patient pour jouer des rôles désignés par celui-ci, ils peuvent s'y 

conformer ou introduire des divergences plus ou moins importantes qui 

représentent autant de scénarios fantasmatiques offerts au patient et susceptibles 

de susciter en retour des réactions imprévues qui le mettent en contact avec des 

productions psychiques et des attitudes jusqu'alors méconnues. Il est souvent 

intéressant d'inverser l'attitude proposée par le patient de façon à pouvoir, par 

exemple lui montrer sa participation dans le maintien d'un style relationnel dont 

il attribue la cause à son entourage. Les co-thérapeutes peuvent également être 

directement introduits dans le jeu par le meneur de jeu, le plus souvent pour 

permettre l'irruption brutale, quasi caricaturale, d'une donnée psychique latente 

dans le jeu, mais qui risque d'être méconnue. 



 

69 
 

       Le jeu fait avant tout appel à leurs propres capacités d'insight et d'empathie 

avec le patient. À eux de savoir entendre le sens latent contenu dans la 

proposition de thème et de traduire celle-ci en un jeu qui à la fois offre un 

moyen de représentation aux processus inconscients et soit recevable par le 

patient. 

       Il apparaît souhaitable que les co-thérapeutes évitent au maximum de se 

cantonner dans la rationalité et l'adhésion au manifeste. Il est plus dynamique 

qu'ils se considèrent comme les représentants de l'inconscient et qu'ils s'en 

tiennent à un rôle défini, clairement perceptible, qu'ils peuvent pousser jusqu'à la 

caricature, prenant alors comme modèle de fonctionnement non plus les 

processus secondaires, mais les processus primaires tels qu'ils font irruption 

dans le rêve, les lapsus, mais aussi dans les hallucinations et les constructions 

délirantes. Le partage des rôles peut se faire de façon telle qu'un joueur soit plus 

particulièrement un représentant du Surmoi, un autre des aspects cruels du Ça, 

un troisième du courant libidinal. Ainsi, la scène jouée représente les tensions 

existantes entre les différentes instances psychiques du patient et les effets de 

celles-ci dans la réalité du sujet. Chaque joueur devient le représentant des 

identifications du patient qui est ainsi conduit à les choisir en conséquence, 

révélant par là l'évolution de sa relation transférentielle. Il est fréquent que le 

groupe des Co-thérapeutes, et parfois plus spécifiquement tel ou tel d'entre eux, 

devienne un représentant privilégié, mais très largement méconnu, de la réalité 

du patient disons la plus éloignée de son idéal narcissique, représenté plus 

habituellement par le meneur, celle qu'il a le plus de mal à accepter et qu'il 

rejette volontiers. La situation vécue comme hiérarchisée entre eux et le meneur, 

leur passivité du fait qu'ils dépendent pour jouer du seul bon vouloir du patient 

et du meneur favorisent ce mode d'investissement. La façon dont les co-

thérapeutes tolèrent cette situation influence en miroir l'image que le patient se 

forge de lui-même et la capacité du psychodrame à le re-narcissiser. 



 

70 
 

      Enfin, parfois le groupe de co-thérapeutes peut se regrouper en choeur (au 

sens des chœurs antiques qui fait figure d'instance psychique) qui souligne ou 

commente un acte de jeu du patient. Le danger d'une intervention " sauvage " 

d'un Co-thérapeute est limité par les modalités de fonctionnement spécifique au 

psychodrame : la liberté associative et expressive de chaque Co-thérapeute est 

tempérée par le jeu de ses partenaires et par l'intervention possible du leader. Le 

risque existe par ailleurs qu'une intervention soit trop étrangère au Moi du 

patient ou trop éloignée de ses préoccupations présentes : elle apparaît alors 

dissonante et induit un sentiment de dérisoire, voire de moquerie, qui peut briser 

la confiance du patient et l'étayage narcissique sans lequel aucun traitement 

psychothérapique ne peut se poursuivre. Le psychodrame nous paraît accentuer 

ce danger du fait du groupe qui accroît le sentiment de honte et parce que 

l'excitation née du plaisir ludique favorise la méconnaissance de ces 

phénomènes et laisse se creuser un écart entre les attentes du patient et les 

attitudes qu'il croit discerner chez les thérapeutes. 

      Dans ces conditions, on conçoit la nécessité d'une même formation pour le 

directeur et les Co-thérapeutes. Ceux qui participent au psychodrame doivent 

préalablement avoir fait une psychanalyse personnelle. Leur outil de travail est, 

en effet, autant leurs propres capacités d'insight et de familiarité avec leurs 

processus inconscients que leur savoir théorique et les acquis techniques. Ceux-

ci ne peuvent avoir une utilité et être maniés qu'en fonction de ces capacités 

acquises au cours de leur démarche psychanalytique personnelle. 

      Le nombre idéal de co-thérapeutes semble être de quatre à huit, avec une 

répartition à peu près égale entre les sexes. Au-dessous de ce chiffre, le manque 

de possibilités de choix agit sur le patient comme une contrainte à 

l'investissement transférentiel ; de plus, toute absence d'un des joueurs 

déséquilibre beaucoup le jeu et prend un relief exagéré, qui peut parfois faciliter 

une prise de conscience du lien ainsi créé, mais qui peut également être à 



 

71 
 

l'origine d'une situation qui pèse sur le processus et s'oppose au travail 

d'élaboration. 

      Au-dessus de huit joueurs, ceux-ci sont tout autant des spectateurs que des 

joueurs. Il risque d'y avoir une dilution des liens transférentiels utilisée par le 

patient comme résistance, sans pouvoir être repérée par le directeur de jeu. La 

dérive voyeuriste est considérablement accrue et pose le problème de son 

contrôle et de ses effets pervers tant sur le patient que sur les thérapeutes, les uns 

et les autres étant plus préoccupés des effets de leurs interventions sur les 

participants que de l'intérêt de celles-ci pour le déroulement du processus et de 

leur justesse dans le hic et nunc de la relation présente avec le patient. 

      Leur participation régulière est bien sûr un préalable nécessaire pour que 

puissent se développer les investissements transférentiels du patient, qu'ils soient 

repérables et éventuellement utilisés et interprétés. Sur ce fond de continuité, les 

absences ponctuelles peuvent être riches d'enseignement par leurs effets sur les 

choix substitutifs du patient, leur incidence sur son jeu, les réactions auxquelles 

elles donnent lieu. Elles peuvent être l'occasion d'associations et surtout de 

remémorations intéressantes, parfois spectaculaires. Il en est de même de 

l'absence occasionnelle du meneur et de son remplacement par un Co-

thérapeute, de préférence toujours le même pour un patient donné. Par leur 

diversité, leur liberté d'expression, les co-thérapeutes s'offrent ainsi comme des 

auxiliaires du fonctionnement mental du patient, comme des figures de double 

possible et comme des pôles potentiels d'investissement transférentiel. 

      Le déroulement du psychodrame demande un cadre très simple et peu de 

moyens : une pièce suffisamment grande pour laisser un espace entre les joueurs 

et le patient, assis face à face ou en rond, le meneur de jeu à côté du patient, et 

pour individualiser un espace de jeu aux limites fictives mais toujours les 

mêmes. La règle fondamentale est celle de proposer une scène et de répartir les 

rôles, équivalent de l'association libre, à laquelle s'ajoute l'analogue du dire sans 



 

72 
 

faire de la psychanalyse qui est ici le " faire semblant ", fondement du jeu. La 

durée habituelle des séances est de 20 à 30 minutes, avec ensuite un temps 

d'échange entre les thérapeutes et la fréquence de une à deux fois par semaine, la 

séance hebdomadaire unique étant la plus habituelle. (Jeammet et al,1998)  

2-Spécificité du psychodrame psychanalytique 

       Selon Jeammet, Il faut, pour qu'un processus analytique se développe, que 

s'instaure une " névrose de transfert ". Redéfinie de façon concise, elle n'est rien 

d'autre que l'agencement des conflits autour de la personne de l'analyste 

(représentant des imagos) et dont l'intéressé se trouve l'auteur, le créateur. Or, 

cette névrose de transfert est précisément ce à quoi se refusent, " résistent " avec 

une particulière intensité, les patients auxquels nous proposons le psychodrame. 

Cette situation apparemment paradoxale, où sans transfert rien n'est possible et 

où les patients sont précisément incapables de se laisser aller à vivre des 

sentiments transférentiels, est celle à laquelle, au tout premier chef, le 

psychodrame analytique se propose de parer ou faire face. 

       L'intérêt est que le psychodrame se sert précisément d'un des moyens de 

défense le plus actif et massif des patients, à savoir la projection à l'extérieur de 

leur propre intériorité. C'est de l'extérieur, au moyen de ce que l'intéressé a 

fourni de son intériorité, dans ses propos, qu'on vise la (re)construction de son " 

théâtre privé " après qu'il en ait pris connaissance et ait pu en faire et défaire les 

figures multiples. On aura reconnu ici l'utilisation de la technique des scènes 

répétées, des voix off en commentaire, du double et de la situation de spectateur 

proposée au patient. Au regard de l'analyse, cette représentation au-dehors des 

fantasmes exprimés par les patients, que souvent même on devance en les leur 

prêtant, offre une variante considérable puisqu'elle propose un chemin inverse à 

celui qui, dans la cure classique, est constamment utilisé. Cependant, cette 

diversité de moyens se donne une même fin : la confrontation du sujet avec les 

productions fantasmatiques dont il pourrait se reconnaître l'auteur. Elle est en 



 

73 
 

effet une condition sine qua non pour que l'interprétation fasse sens et acquière 

éventuellement une - valeur mutative -. 

      Les moyens techniques utilisés dans le psychodrame analytique pour obtenir 

ces résultats sont induits par les particularités de l'organisation psychique des 

patients. En effet, soit que trop inhibés, ils enferment et censurent si étroitement 

leurs productions inconscientes, ou pour mieux dire préconscientes, qu'ils ne 

peuvent en prendre connaissance ; soit que trop débordés par ces productions, 

trop en " prise directe " avec les pulsions qui les meuvent, ils ne laissent guère 

de place au travail du préconscient qui permet l'élaboration conjointe des affects 

et des figurations qui les traduisent. 

      Ce qui change donc, c'est la façon dont les outils fondamentaux de la 

démarche psychanalytique sont mis en oeuvre. Cette mise en oeuvre propre au 

psychodrame peut être vue comme un renforcement de l'étayage des processus 

psychiques par le cadre. Ce renforcement repose essentiellement à notre avis sur 

deux ordres de données qui se soutiennent et se complètent l'une l'autre : une 

aide aux processus de figuration et par là même de liaison ; un renforcement des 

facteurs de différenciation. 

       Jeammet affirme que ces deux axes de travail sont rendus possibles par le 

recours très particulier aux stimulations perceptivo-motrices que permet le 

psychodrame et par la gestion, elle aussi spécifique, de l'économie des 

investissements transférentiels qu'il autorise. Dans les deux cas, il s'agit de 

l'inclusion dans le cadre du processus psychothérapique d'éléments qui sont 

habituellement utilisés comme défense par les patients : le contre-investissement 

du monde interne et des processus psychiques par le surinvestissement de la 

réalité externe et des données perceptives sur un mode de type " opératoire " ; la 

défense par la latéralisation du transfert et les -acting out- transférentiels. 

Défenses qui sont souvent mises en place pour se protéger de la régression. En 

cela, le psychodrame psychanalytique apparaît comme une technique 



 

74 
 

particulièrement bien adaptée à la difficile question de la place de la régression 

dans les cas difficiles et à certains âges comme l'adolescence. 

L'aide aux processus de figuration est la conséquence directe de la mise en place 

du cadre psychodramatique : 

• aide par le meneur de jeu à l'expression et à la formalisation des scènes 

proposées par le patient ;  

• interventions des co-thérapeutes dans le jeu, susceptibles de se faire selon 

une multitude de choix et permettant ainsi de représenter les différentes 

modalités d'expression de l'appareil psychique : fantasmes inconscients ou 

préconscients, pulsions, instances psychiques... ;  

• interruption de la scène par le meneur de jeu et travail éventuel 

d'interprétation ou simplement d'explicitation et de commentaires. 

       Le psychodrame figure concrètement un espace de jeu qui supplée l'absence 

ou les difficultés de l'espace psychique interne dont il est ainsi censé relancer le 

fonctionnement, en particulier en ce qui concerne les processus de déplacement, 

base essentielle de l'activité psychique. Reprise donc du jeu des déplacements de 

représentations mais d'une façon qui n'est plus purement défensive, qui fait sens 

en permettant la liaison avec les affects, tels qu'ils peuvent être actualisés par le 

jeu et l'émergence de souvenirs que celui-ci est susceptible d'induire. Ceci n'est 

possible que grâce à la fonction de pare-excitation assurée par le leader et les 

Co-thérapeutes, par la contenance, l'association de gestes et de mots, et les 

liaisons ouvertement proposées entre affects et représentations (Chabert, 1997). 

       On peut ajouter une sollicitation particulière aux échanges et aux 

investissements grâce à la dynamique du jeu et à la mobilisation spécifique du 

corps qu'autorise le psychodrame. Le plaisir de jouer est un puissant facteur de 

figuration et de liaison des affects, tout comme la concrétisation qu’autorise la 

scène jouée et le contact physique pendant celle-ci, même par le meneur de jeu 



 

75 
 

lors de la suspension de la scène. Les éprouvés corporels sont spécifiquement 

sollicités par le psychodrame. Ils prennent sens dans l'histoire du sujet, par le 

travail de remémoration, mais aussi dans l'actualité de la relation transférentielle 

(Chabert, 1995). Ceci est d'autant plus important que, comme le soulignait S 

Freud, " le Moi est avant tout un Moi corporel, ce n'est pas seulement un être de 

surface, mais même la projection d'une surface " ; " Le Moi est 

fondamentalement dérivé des sensations corporelles, principalement de celles 

qui ont leur source dans la surface du corps... il peut être ainsi considéré comme 

une projection mentale de la surface du corps, et de plus il représente la surface 

de l'appareil mental " (cité par. Jankélévitch, 1967). Comme le souligne Daymas 

(1995), le psychodrame se révèle un outil privilégié du " réveil des zones 

érogènes " grâce à cette facilité de l'implication du corps. Un réveil des zones 

érogènes qui s'opère dans le cadre d'un échange avec des objets actuellement 

investis, faisant résonance avec les objets internes liés au passé, et sous le regard 

de tiers. Cette ré-objectalisation du plaisir de l'échange au travers des zones 

érogènes et du plaisir de l'utilisation des fonctions et des capacités du sujet 

facilite une réactivation des ressources autoérotiques à la place des 

autostimulations répétitives et mortifères antérieures. Ceci se traduit notamment 

par la capacité à retrouver une activité onirique, favorisée par le dispositif même 

du psychodrame. La disposition scénique et la présence constante des co-

thérapeutes assurent la permanence d'un regard tiers dans une symétrie des 

échanges évidente : le leader regarde les scènes qui se jouent et s'abstient de 

jouer, les co-thérapeutes assistent, regardent et écoutent les commentaires hors 

scènes qui sont proposés par le leader. Le maintien d'un regard tiers qui soutient 

et neutralise partiellement, figure un autre lieu, un autre moment (un autre 

temps) et littéralement un autre point de vue. C'est à partir de cette figuration 

que se détermine l'analogie entre le jeu au psychodrame et le rêve, à l'instar de 

celle qui lie le processus de la cure et le rêve. Le passage par les scènes d'abord 

regardées comme le rêveur regarde son rêve, puis jouées comme le rêveur rêve 



 

76 
 

son rêve, montre, dans certains contextes pathologiques, une formidable 

transformation puisqu'il témoigne de la capacité à retrouver un objet absent par 

la voie de la représentation dans le rêve. 

      Cette réanimation libidinale de la vie psychique et du corps par le 

psychodrame suppose également un travail de décondensation de ce qu'on 

pourrait appeler les éprouvés, qu'ils soient psychiques ou corporels, du patient, 

comprenant justement un mélange de pré-représentations et de sensations 

corporelles qui se traduit fréquemment par des inhibitions, le sentiment d'une 

tension extrême et la conviction de n'avoir rien à dire. La réponse par l'" agir ", 

et notamment la rupture du traitement, en est souvent l'aboutissement, ainsi que 

l'enfoncement dans un mouvement régressif, archaïque où limites et 

différenciations intrapsychiques s'abolissent, laissant place à cette massivité des 

éprouvés comme des processus de défense qui cherchent à les contenir  (Green, 

1982, P.196-199). 

      Le psychodrame soutient et renforce les facteurs de différenciation (ce qui 

limite le fonctionnement en miroir du patient). Il le fait déjà grâce aux moyens 

de figuration et de décondensation qui viennent d'être envisagés. Mais il le fait 

également par le soutien du monde perceptivo-moteur qu'il propose d'emblée au 

patient par l'offre du cadre psychodramatique proprement dit. En cela, il se 

rapproche de la psychothérapie, en face à face. Il en modifie les conditions 

davantage que cette dernière puisqu'il multiplie les thérapeutes et propose un 

recours à la motricité. À la limite, il peut aller jusqu'à suppléer la verbalisation 

du patient, au moins pour un temps puisque les Co-thérapeutes s'expriment 

toujours pour une part à la place du patient, notamment en le " doublant " ; il 

peut même arriver que devant le blocage du patient le meneur propose une scène 

à sa place. Simultanément, les limites sont constamment soutenues par ce 

recours à la réalité externe : limites entre soi et autrui, entre monde interne et 

externe, mais aussi soutien par l'espace du jeu psychodramatique de l'espace 



 

77 
 

intrapsychique virtuel et des limites fictives entre les instances intrapsychiques. 

Le jeu psychodramatique en vient ainsi à figurer analogiquement l'espace 

intrapsychique et ses composantes virtuelles : Imagos paternelle et maternelle, 

Surmoi, Ça et Moi, avec leurs différentes composantes, sont supportés 

concrètement par les différents intervenants. Il n'est pas jusqu'à l'ambivalence 

des sentiments qui ne puisse être matérialisée par tel ou tel acteur du jeu, tandis 

que le patient est potentiellement protégé de la massivité du transfert dans son 

caractère condensant et dédifférenciant, rendant l'investissement dangereux pour 

l'autonomie narcissique, par sa dilution sur plusieurs participants et par sa 

médiatisation par la présence de tiers. 

      Jeammet   P, Kestemberg E (1987-1993), ont développé le point de vue selon 

lequel le psychodrame pouvait être considéré comme un auxiliaire du 

fonctionnement mental dans son ensemble par la possibilité qu'il offre d'une 

externalisation des fonctions psychiques dont il vient soutenir à la fois la 

figuration et les différenciations. Rappelons simplement les données les plus 

marquantes : relance du travail de figuration, condition du déplacement et de la 

liaison affect/représentation, mais aussi mise en œuvre de la dénégation, du 

clivage des objets et reprise du jeu introjection/projection. Le psychodrame 

sollicite en effet constamment la dénégation, mécanisme dont Freud a montré la 

place essentielle dans le renforcement du Moi et l'enrichissement de la vie 

psychique. Elle rend moins nécessaire le maintien du refoulement, autorisant 

l'accès des représentations au Moi tout en tenant les affects à distance. À 

l'inverse, en cas d'insuffisance du refoulement, elle facilite le dégagement du 

Moi de charges affectives trop importantes tout en rendant possible un travail 

sur le contenu des représentations trop excitantes pour être complètement 

acceptées et assimilées. Or, le jeu des co-thérapeutes offre par excellence au 

patient la possibilité d'entendre le contenu de ces représentations mais de n'en 

reconnaître pour siennes que ce qu'il peut tolérer. C'est ainsi toute une panoplie 

de représentations qui sont offertes au patient, enrichissant ses possibilités de 



 

78 
 

représentations sans pour autant les lui imposer comme venant de lui et le " 

trahissant " et ce d'autant plus que cette " injection de fantasmes " par les joueurs 

ou plus largement cette offre de représentations sont proposées par les co-

thérapeutes et non par le meneur de jeu support de l'investissement le plus 

contraignant, sinon le plus intense. Le jeu autorise une juxtaposition des 

contraires que le patient n'est pas tenu de reprendre immédiatement et 

entièrement à son compte, ou un clivage des objets qui vient figurer, mais aussi 

soulager, un clivage du Moi sur lequel il devient dès lors possible de travailler 

sans agresser le narcissisme du sujet. À ce titre, soulignons l'importance des 

scènes de double, procédure souvent choisie par des patients aux fortes défenses 

narcissiques, ou proposée par le leader. Les jeux de double permettent d'abord 

de conforter les clivages, puis secondairement de tenter de les réduire afin de 

nuancer les positions subjectives et, quand cela est possible, d'ouvrir l'accession 

à l'ambivalence. Les jeux de double favorisent aussi les prises de contact avec la 

réalité interne qu'ils tentent de mettre en mots et de rassembler, jeux qui se 

prêtent de surcroît à la mobilisation de mécanismes de négation. (PP.147-154) 

      L'ensemble du dispositif psychodramatique a pour objectif d'étayer le travail 

que le préconscient ne peut assurer par lui-même et que la sollicitation 

psychothérapique classique risquerait d'entraver. Il va s'agir de concilier des 

contraires : faciliter l'émergence fantasmatique, la réactualisation de souvenirs et 

d'éprouvés corporels enfouis, tout en limitant la régression et en favorisant la 

symbolisation. La fiction du jeu, l'implication directe des co-thérapeutes rendent 

possibles les deux premières exigences sans pour autant induire une régression 

importante du Moi, tandis que la division des rôles (patient, meneur, Co-

thérapeutes) mais également la fiction du jeu et le primat accordé à la 

verbalisation soutiennent ce processus de symbolisation. Le jeu n'est pas une 

incitation à l' " agir ", il cherche l'alliance de la vérité du vécu et de la prise de 

distance par l'écart entre l'actuel et l'histoire, la mise en gestes et la mise en 

mots. Deux données techniques apparaissent fondamentales dans cette 



 

79 
 

sollicitation de la symbolisation et corrélativement dans la maîtrise de la réponse 

: le suspens de l'acte qu'implique le " comme si " du jeu et la force symbolique 

que signifie la non-participation au jeu du meneur, qui valorise les deux moyens 

de communication qui sont les siens, le regard et la parole dont on connaît les 

liens génétiques avec la fonction surmoïque et ceux de celle-ci avec la 

symbolisation. Dans les modalités même de sa pratique, par le biais de l'espace 

de jeu créé, le psychodrame permet l'instauration ou la restauration d'une aire 

transitionnelle positive. Pour argumenter cette dimension d'espace intermédiaire 

où la perception se transforme en représentation (à l'origine même de la création 

de la pensée selon Winnicott), nous devons rappeler brièvement la distinction 

qu'introduit Winnicott entre la relation à l'objet et l'utilisation de l'objet : celle-ci 

se définit par la capacité du sujet à modifier les " données ", capacité de 

transformation du vécu en créé comme pour l'objet transitionnel. Mais le 

passage de la relation d'objet à l'utilisation de l'objet implique à la fois que le 

sujet détruise l'objet fantasmatiquement et que celui-ci survive à cette 

destruction. Ces différentes étapes sont susceptibles d'être mises à l'épreuve au 

psychodrame, au fil du temps, au fil des scènes, qui proposent des modifications, 

des transformations potentielles de ce qui initialement avait été déclaré 

immuable. Que des modifications adviennent sans cataclysme et que semaine 

après semaine la présence visible de l'ensemble des thérapeutes demeure, voilà 

qui permet, par voie de figuration, ce passage si essentiel vers la capacité 

d'utiliser l'objet. La scène offerte devient susceptible, dans tous ses 

prolongements acceptables parce que acceptés, d'être progressivement 

intériorisée. Ce processus, dans l'intermédiaire, fonde la capacité de l'enfant à 

être seul en présence de la mère. Chez bon nombre de patients, il constitue 

l'ancrage indispensable pour qu'une séparation psychique soit imaginable entre 

eux et leurs objets originaires. L'espace du psychodrame permet ainsi la 

reviviscence de failles anciennes qui ont porté atteinte à cette aire 

transitionnelle, ainsi qu'à l'établissement corrélatif du sentiment de continuité de 



 

80 
 

soi et de confiance dans sa propre capacité à maîtriser la réalité extérieure. Cette 

reviviscence se manifeste comme résistance et comme phénomène de transfert, 

ce qui nécessite un travail de perlaboration chez l'analysant et en même temps 

un soutien anaclitique du Moi auxiliaire chez les psychodramatistes.(PP.156-159) 

         Gillibert (1985) prolonge cette notion en précisant : " les enfants jouent 

pulsionnellement à l'ombre des parents... le jeu du psychodrame 

psychanalytique, en associant visibilité et écoute, permet que les patients jouent 

pulsionnellement à l'ombre de l'autorité médiatique interprétative des 

psychanalystes, du leader plus particulièrement. Si l'on se met à jouer si 

facilement, ce n'est pas uniquement pour retrouver l'enfance, mais pour se 

délivrer, c'est-à-dire reconnaître le principe d'autorité et de protection qu'est 

toute parenté. Par ce jeu où se déploient les fantasmes originaires, le sujet 

s'introduit fictivement dans la scène primitive qui l'a engendré. Cette fiction le 

structure, dès lors, de par sa forme signifiante, le psychodrame est une initiation 

théâtrale au roman familial, il permet le récit de ce roman familial " . 

 

3-Indications 

Elles découlent de ce qui fait la spécificité du psychodrame. C'est dire qu'elles 

reposent plus sur les particularités du fonctionnement mental du patient que sur 

les divisions nosographiques. Ces particularités sont celles que les 

caractéristiques spécifiques du psychodrame sont susceptibles de mobiliser. Il 

s'agit donc essentiellement d'entraves importantes au jeu psychique : inhibitions 

massives, ou au contraire un discours trop facile, loin des affects, à but défensif 

ou en faux self ; déni ou phobie de la vie psychique interne et des émotions qui 

s'y rattachent ; prévalence des conduites agies ou des plaintes et expressions 

symptomatiques corporelles ; mais aussi des cas plus classiques mais dont on 

pense, et que parfois une première expérience a confirmé, qu'ils auront du mal à 

supporter la pression à investir et à s'exprimer qu'induit la relation duelle. On 

peut y ajouter les cas où on sent à la fois la nécessité d'une mobilisation 



 

81 
 

importante du patient mais pour lesquels on craint en même temps les effets 

délétères d'une régression mal contrôlée. 

Cette prévalence des conditions du fonctionnement mental dans les indications 

fait que l'adolescence est une période où les indications de psychodrame sont 

particulièrement intéressantes. Ajoutons que le psychodrame psychanalytique 

individuel peut être utilisé sur quelques séances pour sensibiliser un patient à sa 

vie psychique et aider à poser une indication de psychothérapie, quelle que 

puisse être la forme future de celle-ci, ou pour relancer une psychothérapie voire 

une psychanalyse qui s'enlise, en général en raison d'un transfert devenu 

inanalysable dans le cadre habituel, et ce de préférence en présence du 

thérapeute qui assiste mais ne joue pas. (Jeammet et al, 1998) 

 

 

4-Limites et risques du psychodrame 

         Le premier risque est qu'il perde sa dimension psychanalytique, soit en 

tournant à la théâtralité plus ou moins factice, soit en s'enlisant dans une 

répétition où la succession des scènes facilite la perpétuation du leurre qu'il se 

passe quelque chose alors qu'il y a stérilisation du procédé, soit encore dans une 

dérive vers la recherche d'une fonction cathartique, ou plus gravement en 

favorisant l'issue vers les " agir ". On a pu accuser le psychodrame, notamment 

certains psychanalystes, d'être intrinsèquement anti-analytique par son dispositif 

même qui privilégierait l'acte au détriment de la verbalisation.( Brusset,1983) 

Dans ses travaux sur le sujet, Gillibert  (1985-1991,1995) fait justice de ces 

critiques, soutenant même que le psychodrame fait partie des composantes 

structurales de la doctrine freudienne et de ses applications thérapeutiques de par 

ses liens avec les processus du rêve. Cette dimension du fictif, inhérente au jeu 

psychodramatique, tire celui-ci vers le romanesque. Il n'y a pas d'acte, nous dit-

il, dans le psychodrame mais " des gestes, des positions, des attitudes " qui, à 

l'abri du conditionnel du jeu, du " comme si ", condition du jeu infantile, sont 



 

82 
 

autant de " frayages " qui sous le masque de l'acte permettent l'irruption du 

fantasmatique dont un meneur " hors-jeu " a pour charge de scander 

l'authenticité émergente. Il s'agit de gestes et non pas d'actes, qui au contraire 

sont là pour conjurer, grâce justement à ce qu'il nomme " l'étayage du fictif ", ce 

qui dans la parole de la cure classique " est chargé de tension d'acte, dont 

l'actualisation paraît toujours une menace pour l'intégrité des deux protagonistes 

". Comme le souligne également Frismand (1995), dans les indications du 

psychodrame ce sont plutôt les inhibitions qui ont une portée de passage à l'acte, 

la pulsion prenant pour les patients une dimension traumatique à laquelle leur 

appareil psychique n'arrive pas à s'adapter et que le psychodrame au travers de 

sa mise en scène et en gestes permet au contraire de se réapproprier. 

      Un risque doit toujours rester présent à l'esprit des thérapeutes et 

particulièrement du meneur, c'est celui de la sollicitation, par le dispositif lui-

même, des pulsions partielles et plus particulièrement du couple 

voyeurisme/exhibitionnisme et ce aussi bien au niveau du patient que des 

thérapeutes. Soulignons cependant le caractère remarquable de la grande 

tolérance des patients, y compris les plus inhibés, à cette exposition par le jeu 

devant plusieurs personnes, comme leur facilité habituelle à jouer comme à 

proposer une scène. Néanmoins, comme le rappelle Soulé cité par Brusset (1983)  , 

il ne faut pas oublier que le dispositif place le patient devant un véritable 

équivalent de scène primitive, telle celle du rêve de l'homme aux loups : le 

patient entre dans une pièce occupée par plusieurs personnes immobiles, les 

yeux fixés sur lui et devant lesquelles il va lui-même développer un scénario. De 

même, il y a quelque chose de parfaitement incongru pour un enfant ou un 

adolescent d'avoir à sa disposition tant d'adultes qui vont se mettre à jouer 

comme des enfants avec lui. Inversement, une trop grande proximité des 

thérapeutes, leur trop bonne adaptation aux attentes du patient peuvent induire 

chez celui-ci le désir d'avoir des parents comme eux et rendre insupportable 

l'écart avec la réalité de ses relations quotidiennes. Dans les deux cas, il faut 



 

83 
 

souligner la nécessité de trouver la bonne distance et le ton juste pour éviter ce 

double danger du dérisoire et du trop désirable. La façon de jouer des co-

thérapeutes en dépend, il leur faut à la fois jouer suffisamment " en avant " du 

patient et le surprendre, entrer en résonance avec ses fantasmes et le toucher, 

mais aussi savoir être " au plus près du Moi " de l'adolescent pour avoir une 

chance d'être entendu sans le blesser. Par rapport à la psychanalyse individuelle, 

le transfert dans le psychodrame apparaît protéiforme. Les remaniements de 

l'organisation psychique portent sur la libération des affects inhibiteurs ou 

pathogènes, avec remémoration des émotions niées ou oubliées (abréaction 

cathartique des émotions), sur le renforcement du principe de réalité, sur le 

dégagement du Moi par rapport à des projections et son accès à de nouvelles 

identifications. Mais les fantasmes inconscients, la topique subjective, les 

conflits intrasystémiques ne sont pas vraiment modifiés. 

       Soulignons, pour terminer ce rappel de la technique psychodramatique, son 

intérêt pour la formation des thérapeutes grâce à un travail d'élaboration en 

commun à propos d'une expérience partagée et non plus seulement rapportée. 

Enfin, la pratique du psychodrame psychanalytique influence et dynamise celle 

des psychothérapies duelles classiques, en facilitant notamment la possibilité du 

recours à des interventions qui, dans leur formulation comme dans leur contenu, 

empruntent au mode psychodramatique du type : " Imaginons... " ou " Si j'étais 

vous, j'imagine que je pourrais ressentir ou faire ceci ou cela... ". En somme, cet 

étayage, cette dynamisation du fonctionnement mental qu'induit le psychodrame 

ne concerne pas seulement le patient. Rappelons également que la formation à 

la psychanalyse en Algérie est une nouvelle formation tandis que le 

psychodrame reste une formation à créer. 

 

 



 

 

 

 

 

Chapitre IV :  Les règles techniques de la 

psychothérapie d’inspiration psychanalytique et 

la réalité Algérienne 



 

84 
 

IV-Les règles techniques de la psychothérapie  d'inspiration psychanalytique 

et la réalité Algérienne       

      Afin d’enrichir les données de la pratique clinique, notamment en Algérie, 

l’étudiant est censé  savoir le cadre thérapeutique, l’analyse de la demande et les 

pièges de la relation thérapeutique, ces éléments semble être  important pour 

tout psychologue ou débutant se trouvant à engagé une relation professionnelle. 

       En voici certaines règles à respecter quand les deux protagonistes décident 

d’engager une relation clinique bien contrôlée : 

     1-Les problèmes du cadre en PIP et en Psychanalyse Par :(Perron Roger) 

        En psychanalyse, on entend par « cadre » l'ensemble des conventions, du « 

contrat » passé entre l'analyste et le patient lorsqu'ils décident d'engager une 

relation thérapeutique. Cela doit être dit explicitement dès les premiers 

entretiens : il est nécessaire que ce « contrat » soit passé de façon aussi claire 

que possible. Il est donc impératif que l'analyste soit au clair avec ce qu'il 

propose, et les raisons pour lesquelles il le propose ; et qu'il soit clair dans ce 

qu'il en dit. Cela suppose qu'il écoute les questions du consultant, qu'il accueille 

sérieusement ses objections, et qu'il y réponde le mieux possible. Bien entendu, 

il ne s'agit pas alors de se justifier, mais de montrer que ce qui se développera de 

la relation thérapeutique doit être strictement délimité d'emblée par des règles 

sans ambiguïté ; et que ces règles ne procèdent pas de l'arbitraire, du bon plaisir 

de l'analyste, qu'elles sont fixées par l'institution à laquelle il se réfère, et qu'elles 

s'imposent également aux deux protagonistes  

      J'énoncerai ici les principales règles usuelles dans le cas de l'analyse « 

classique », divan-fauteuil ; elles sont transposables assez exactement pour les 

autres modes d'action de l'analyste, en particulier pour les psychothérapies « en 

face à face »; et, sans aucun doute, elles s'imposent également au psychologue 

non psychanalyste qui conduit des psychothérapies – qu'il choisisse de nommer 

ainsi son action, ou qu'il préfère parler de « prise en charge psychologique », 



 

85 
 

etc.- s'il veut éviter les très graves difficultés auxquelles il s'exposerait en ne 

cadrant pas strictement et d'emblée la relation avec le patient, Perron 

mentionnerai quatre aspects majeurs du cadre, à savoir :  

1.1- Le temps et l'argent         

Il est indispensable que, au delà du ou des entretiens préliminaires, et lorsqu'on 

convient de rendez-vous réguliers, les choses soient parfaitement claires en ce 

qui concerne le temps (horaire et durée des séances) et l'argent (leur prix et le 

moment du paiement).  

     Il va de soi que le thérapeute respecte très strictement l'horaire, et ne peut 

sous aucun prétexte se permettre d'être en retard : comment autrement exiger du 

patient qu'il paye intégralement un temps écourté ? Si cependant, très 

exceptionnellement et pour des raisons réellement indépendantes de sa volonté, 

il ne commence une séance qu'après l'heure, il offre au patient d'allonger 

d'autant une séance ultérieure. S'il ne peut faire autrement que de supprimer une 

séance, il en prévient suffisamment à l'avance et offre ses excuses. Tout ceci va 

de soi si l'on suit les règles élémentaires de la politesse, mais cela va au delà : la 

relation thérapeutique est une relation de confiance et de respect mutuel.  

La question peut paraître plus délicate en ce qui concerne la durée des séances, 

en France tout au moins depuis que Lacan a introduit la pratique des séances à 

durée variable, en fait écourtée. Il avait tenté de justifier cela en disant que cette 

pratique (dite de « scansion ») avait l'avantage de constituer un mode 

d'interprétation, où l'on signifierait au patient, en mettant fin à la séance 

(éventuellement après 5 minutes !) que ce qu'il vient de dire est particulièrement 

important... C'est précisément sur ce point de technique, et quelques autres, que 

Lacan, condamné par ses collègues de la Société Psychanalytique de Paris 

(SPP), avait provoqué la première scission psychanalytique en France (en 1953), 

et que l'Association Internationale de Psychanalyse (API) avait refusé sa 

réintégration. Des psychanalystes qui se réclament de lui (et s'affirment « 

lacaniens ») procèdent cependant encore ainsi aujourd'hui. Je le dirai ici tout net, 



 

86 
 

en mon nom propre mais sachant que mes amis de la SPP (et plus généralement 

de sociétés affiliées à l’API) partagent cette position, qu'il s'agit là d'une pratique 

inacceptable. La justification théorique ne tient pas : le patient risque fort de voir 

dans cette interruption une marque de désintérêt ou d'ennui de l'analyste, et peut-

être de mépris. La pratique elle-même est scandaleuse, donnant à l'analyste un 

excès de pouvoir exorbitant, et risquant fort de soumettre le patient aux caprices 

de son humeur du moment. Le fait que le patient puisse déclarer lui-même que 

c'est bien ainsi - cela arrive ! - est particulièrement attristant, dans la mesure où 

il témoigne d'une soumission masochiste à un certain sadisme – à tout le moins à 

une emprise excessive - de l'analyste. Que des personnalités fragiles et portées à 

une telle soumission s'y prêtent n'est pas une excuse, au contraire... En 

conséquence, la durée des séances doit être toujours la même, quoi qu'il arrive. 

Freud donnait des séances d'une heure ; les analystes de la SPP règlent la durée à 

trois quarts d'heure lorsqu'il s'agit d'analyse « de divan », et le plus souvent dans 

la situation du face à face. En ce dernier cas cependant, avec des enfants ou des 

adultes très perturbés, on peut prévoir des séances plus courtes (par exemple 

d'une demi-heure) mais ici encore, sauf circonstances exceptionnelles, cette 

durée doit être respectée. Il va de soi que le prix des séances doit être dit 

d'emblée, et toujours respecté ensuite. Il est souhaitable que ce prix soit ajusté 

aux ressources du patient. Demander un prix excessif au regard de ces 

ressources risque fort de gêner sensiblement le processus thérapeutique (ne 

serait-ce que du fait de la culpabilité qu'en éprouvera le thérapeute...); demander 

trop peu risque de donner au patient la sensation que cela ne vaut pas grand 

chose, et qu'un thérapeute qui demande si peu est lui-même de peu de valeur et, 

ayant peu de clients, ne peut les retenir autrement. La fixation du prix, qui doit 

en règle générale survenir dès la première séance, est de ce fait souvent délicate 

: attention au masochisme ou à la vantardise de certains, qui paieront trop, et 

vous en voudront, attention à la roublardise d'autres, qui paieront trop peu et s'en 

culpabiliseront ! Lorsqu'on travaille en institution, il est très utile que ce soit 



 

87 
 

l'institution qui prévoie des tarifs différents selon les cas, et que soient utilisées 

les aides sociales disponibles. || existe en France quelques institutions où ces 

dispositifs permettent des traitements entièrement gratuits pour le patient, mais 

payés bien entendus à l'analyste. Ils sont en principe réservés à des personnes ne 

disposant que de faibles ressources, et l'expérience montre que cette gratuité 

n'est pas un inconvénient. Il arrive d'ailleurs qu'un patient dont les ressources 

s'améliorent demande à payer, montrant par là qu'il ressent cela comme l'accès à 

une prise en charge personnelle plus nette de son traitement.  

Enfin, les analystes français ont coutume d'indiquer d'emblée que « les séances 

manquées sont dues, quelle qu'en soit la raison », et j'ajoute personnellement que 

cela signifie que si le patient ne vient pas, je l'attends et suis prêt à le recevoir. 

Donc pas question de fixer un autre rendez-vous si le patient a annoncé qu'il ne 

viendrait pas tel jour : il faut être effectivement présent et prêt à le recevoir s'il 

vient en dépit de ce qu'il avait annoncé. Il faut cependant s'attendre à ce qu'un 

jour, celui qui avait accepté sans difficulté cette règle la conteste : « oui bien sûr, 

mais là je ne pouvais pas faire autrement ! ». Il faut tenir bon : c'est un des 

points où le respect des conventions est impératif. Ce n'est pas toujours facile. 

La justification est que pour l'analyste présent dans son cabinet lors même que le 

patient ne vient pas, la séance existe même en son absence : si c'est dit (je dis en 

ce qui me concerne pour justifier cette règle « ce temps vous appartient »), cela 

rassure en fait le patient en lui donnant le sentiment d'une continuité qui n'est 

pas à la merci de ses résistances, de ses tentatives de fuite, etc.  

 

1.2- la règle « tout dire, ne rien faire »  

Elle est fondamentale.  

« Tout dire »... On invite le patient à parler le plus librement possible : c'est la 

consigne d' « association libre », souvent énoncée sous la forme : « vous dites ce 

qui vous vient à l'esprit, même si cela vous paraît gênant, difficile à dire, etc. ». 

Il n'est pas indispensable de l'énoncer dans une situation en face à face, mais 



 

88 
 

toute l'attitude du thérapeute invitera à une libre parole. Dans tous les cas, il faut 

savoir respecter les défenses du patient, et ne pas le bousculer par des 

interprétations trop hâtives : le thérapeute débutant commet souvent l'erreur 

d'interpréter trop et trop tôt. En fait, quelque chose qui lui paraît évident risque 

fort, en début de traitement, d'être méconnu et inacceptable pour le patient qui, 

choqué, prendra la fuite. La bonne interprétation est celle qui vient en son temps, 

parfois après un long mûrissement, et lorsque le patient, l'entendant, dit « oui, 

bien sûr... ». Il faut savoir que souvent - et surtout dans la situation du face à 

face il re dira pas « tout » de ce qu'il sait : il est des aveux difficiles lorsqu'on se 

sent coupable, honteux, humilié... Il risque encore plus de ne pas dire ce qu'il ne 

sait pas, car alors, bien évidemment, tout dépend de la capacité du thérapeute à 

faire apparaître ce qui était méconnu et qui, enfin, pourra être dit. 

« Ne rien faire... » La règle de libre parole a pour complément nécessaire la 

règle d'abstinence. Si la situation thérapeutique veut rester saine, elle doit rester 

strictement cadrée comme professionnelle. Le thérapeute s'abstient donc de tout 

acte qui, même banal, serait du domaine d'une relation privée. Il faut éviter tout 

contact personnel, hormis (éventuellement) la banale poignée de mains. A 

fortiori, tout ce qui peut mettre sur la voie d'une relation explicitement 

sexualisée, voire sexuelle, est bien sûr totalement prohibé. Pendant toute la 

séance, le thérapeute et le patient gardent leurs positions respectives (fauteuil - 

fauteuil ou divan - fauteuil) et ne les quittent qu'à la fin.  

       Mais au delà le précepte « ne pas nuire » est un impératif déontologique 

fondamental : on s'abstient de faire, et même de dire, ce qui pourrait nuire au 

patient ou à l'une des personnes qu'il évoque. Ce n'est pas toujours facile, car on 

peut nuire à son insu, par maladresse, du fait d'un mouvement irréfléchi, etc. 

C'est ici qu'apparaît l'importance de la surveillance de ses propres mouvements 

contre-transférentiels pour déjouer les pièges de la relation thérapeutique dont je 

parle ici. Par ailleurs, il va de soi que le thérapeute s'abstient, dans le traitement 

et en marge, de toute action qui ne serait qu'à son bénéfice personnel.  



 

89 
 

Ce qui complique les choses, c'est qu'on a parfois affaire à divers protagonistes 

d'un conflit ou d'un drame familial, amical, professionnel, etc. C'est banal en ce 

qui concerne les enfants et les adolescents ou les conflits de couple, etc. ; alors, 

une action (par interventions, interprétations, voire conseils si on ne peut pas 

l'éviter) risque toujours de conduire le patient à agir au détriment d'autres 

personnes. Il est important de ne pas, volontairement ou à son insu, se faire 

l'allié du patient contre d'autres personnes. Certains sont habiles à y piéger leur 

thérapeute. Y a-t-il des exceptions à cette règle du non-agir ? Peut être, si 

apparaît un danger majeur pour le patient ou pour quelqu'un d'autre : on ne peut 

éviter alors d'intervenir, et même fermement. La relation thérapeutique en sera 

évidemment altérée, mais cela vaut mieux que de porter la culpabilité d'une non-

assistance à personne en danger.  

1.3- Le respect du secret  

Le cas qui vient d'être évoqué peut conduire à poser la question du secret 

professionnel. Hormis un tel cas, rare, il est absolu : tout ce qui se dit et se passe 

en séance est rigoureusement couvert par le secret professionnel, même et 

surtout vis à vis des proches du patient, que dans toute la mesure du possible on 

tient à l'écart. Ce n'est qu'ainsi que le patient peut faire confiance à son 

thérapeute, et lui dire ce qui ne pourrait être dit à personne d'autre, et dont le 

poids parfois l'étouffait. Il y a trois exceptions possibles :  

- les discussions avec des collègues, pour y voir plus clair dans un cas difficile, 

ou parce que le travail institutionnel y oblige (par exemple lorsque deux 

thérapeutes collaborent, l'un suivant la mère et l'autre l'enfant)  

- les supervisions, où l'on rapporte un cas à un thérapeute expérimenté.  

Dans tous les cas l'anonymat du patient doit être respecté. Au cours d'une longue 

pratique des discussions entre collègues et des supervisions, je ne me souviens 

pas d'un seul cas où ait été mentionné le nom de famille d'un patient.  

- les publications. Elles sont nécessaires pour alimenter la réflexion 

professionnelle et promouvoir le progrès de la pratique, de la clinique, de la 



 

90 
 

théorie. Mais il faut alors s'assurer que personne ne pourra identifier le patient, 

en lui donnant un prénom fictif, en modifiant certains détails biographiques etc. ; 

on s'abstient de mentionner des évènements ou des détails personnels qui 

rendraient l'identification facile... et si ce travail de déguisement - transposition 

paraît impossible, on s'abstient de publier.  

 

1.4- L'anonymat du thérapeute  

Une longue histoire du mouvement analytique nous a appris l'importance de 

cette règle, complémentaire des deux précédentes (non-agir et respect du secret). 

L'analyste s'abstient de toute référence à sa vie privée, à ses opinions politiques 

et religieuses, etc., et ne doit chercher en aucune façon à gagner le patient à ses 

propres vues. Il faut y veiller, car elles risquent de s'infiltrer dans certaines 

interventions, à l'insu du thérapeute lui-même. Je suis bien conscient que cela 

peut être difficile dans le contexte algérien actuel : les options personnelles 

peuvent être décryptées du fait de la langue qu'utilise le thérapeute, de sa façon 

de se vêtir, etc.  

Tout ce que je viens d'énoncer concerne des règles longuement mises au point 

dans le contexte de la cure analytique « classique », divan-fauteuil ; cela reste 

valable pour l'essentiel dans le cas des psychothérapies en face à face, avec peut-

être quelques aménagements dont on peut discuter. Il va de soi que, tout au long 

de son action avec un patient, le thérapeute respecte très strictement le cadre 

ainsi défini. Et le patient ? Il en va bien différemment : il n'est pas rare que, 

comme on dit, il « attaque le cadre ». Le plus fréquemment, cela concerne le 

temps et l'argent : il arrive en retard (ou au contraire très en avance, de façon à 

voir qui le précède), manque des séances, se trompe de jour ou d'heure, « oublie 

» de payer et laisse grossir sa dette, ou se trompe de façon réitérée quant à la 

somme à régler, etc. Il n'est pas rare, comme je l'ai dit précédemment, qu'il 

refuse de payer une séance manquée bien qu'il ait à l'origine accepter cette 

clause sans difficulté apparente. Etc... L'inventivité de certains patients, dont 



 

91 
 

s'expriment ainsi les résistances, est remarquable. Pas d'autre règle pour le 

thérapeute que d'appeler, très fermement, au respect du cadre, sans aucune 

concession : surtout pas de marchandages ! Il est tout à fait évident qu'il ne le 

pourra que si, comme je l'ai dit, il le respecte lui-même : toute autre attitude 

serait à juste titre ressentie comme un abus de pouvoir intolérable par le patient, 

et par l'enfant en lui... (Cité par. Si Moussi, 2002) 

 

 

VI- L’analyse de la demande dans le cas de l’enfant et l’adolescent, consultation et prise en 

charge 

 

      Dans de nombreux pays, le psychologue clinicien, si bien formé soit-il, n'est 

pas préparé par ses études universitaires à conduire des psychothérapies. S'il y 

songe en souhaitant se référer au corpus théorico-pratique de la psychanalyse, il 

bute sur cette évidence que la lecture des textes psychanalytiques ne suffit pas; 

on lui objectera, à juste titre, que la première condition pour conduire une action 

au nom de la psychanalyse (condition nécessaire et d'ailleurs non suffisante), 

c'est l'analyse personnelle...  

       Il faut savoir que la formation et les conditions d'exercice de la 

psychanalyse (qu'il s'agisse de la “cure classique", ou, par extension, des 

psychothérapies psychanalytiques) ont été définies par un organisme créé par 

Freud lui-même, l'Association Internationale de Psychanalyse (I.T.A.). En 

France, il existe deux Sociétés de Psychanalyse qui se réfèrent à ces règles: la 

Société Psychanalytique de Paris (S.P.P.) et l'Association Psychanalytique de 

France (A.P.F.). Il se trouve sans doute de bon psychanalystes dans d'autres 

groupes. La difficulté est cependant que, en France comme dans bien d'autres 

pays, cette profession ne fait l'objet d'aucune définition garantie par les 

pouvoirs publics; n'importe qui, quelle que soit sa formation, et même sans 

aucune formation, peut se dire psychanalyste. Face à la prolifération de pseudo-



 

92 
 

psychanalystes qui en fait usurpent le titre, et parfois conduisent des “cures" 

dans des conditions déontologiquement inacceptables, les analystes sérieux 

s'alarment. Ils sont donc hostiles à toute pratique de la psychothérapie qui se 

dirait psychanalytique”, dès lors qu'elle serait conduite par quelqu'un qui n'aurait 

pas satisfait à des règles précises, et n'aurait d’abord fait l'expérience d'une 

analyse personnelle.  

      Cependant, il est bien clair que le problème doit être repensé en fonction des 

conditions propres à chaque pays. La psychanalyse en tant que telle reste à créer 

en Algérie. Par contre, il s'y trouve des psychologues cliniciens bien formés. 

Ceux-ci, dans le cadre ordinaire de leur pratique, sont parfois de fait conduits à 

revoir un même consultant une seconde fois, une troisième fois, etc... et dès lors 

peuvent se trouver engagés dans une relation durable. Face à la demande du 

consultant, et faute de pouvoir l'adresser à un psychanalyste psychothérapeute 

compétent, le psychologue clinicien ne va-t-il pas se trouver, fût-ce à son corps 

défendant, conduit à en assumer la position ?  

      D'où l'alternative : ou bien il refuse par principe tout contact durable avec un 

consultant, on bien il l'accepte, se trouvant dès lors assumer une prise en charge 

psychologique" (préférons d'emblée ce terme pour éviter les pièges du termes 

"psychothérapie"). Je soutiendrai ici que, dans les conditions actuelles en 

Algérie, il est légitime qu’un psychologue clinicien expérimenté prenne la 

seconde positon, s'il sent pouvoir la tenir. Je formulerai dans ce qui suit quelques 

indications sur ce qui alors peut définir et cadrer sa position, et par là le garder 

des dérives les plus dangereuses. Certaines de ces propositions sont valables que 

le consultant soit un adulte, un adolescent ou un enfant ; cependant, je centrerai 

plus particulièrement mon propos -ainsi qu'il m'a été demandé- sur le cas des 

enfants et des adolescents.  

1-Qui demande, quoi, à qui ?  

      On peut répartir de ce qui définit la position du psychologue clinicien, même 

dans le cas d'un contrat unique à visée d'évaluation du fonctionnement 



 

93 
 

psychique du consultant: quelqu'un lui demande quelque chose, et il s'efforce de 

répondre au mieux à cette demande. Il se créé alors une situation qu'on peut 

analyser comme suit:  

A. Cette situation est toujours définie par trois caractéristiques 

fondamentales: 

    1. C'est une relation de personne à personne. Le psychologue n'est pas un 

technicien visant à caractériser, par simple analyse de mécanismes défectueux, 

le mauvais fonctionnement d'une machine. Il y a homologie des deux 

protagonistes. Ceci doit être posé d'emblée, et porte d'importantes conséquences. 

Au plan déontologique d'abord: le consultant, par définition, quel que soit son 

âge, et quelques difficultés qu'il présente, est égal en droits au psychologue; 

toute manipulation est donc exclue. Au plan pratique et technique ensuite : seule 

cette position de respect de l’autre peut créer le climat de collaboration 

fructueuse nécessaire à la démarche du diagnostic psychologique, et 

éventuellement de la prise en charge ultérieure.  

2. Cependant, cette relation est asymétrique, car l'une de ces personnes demande 

quelque chose à l'autre.  

3. Le (la) psychologue est censé(e) savoir plus (y compris en savoir plus sur le 

sujet que le sujet lui-même) et pouvoir plus (pouvoir répondre à la demande, 

porter remède à ce qui ne va pas”).  

     Tout ceci décrit la position du psychologue praticien; il en va différemment 

lorsque le même psychologue clinicien conduit une recherche: car alors, en 

général, c'est lui qui demande quelque chose à l'autre....  

B. Ceci est vrai dans tous les cas. Mais lorsqu'il s'agit d'enfants et d'adolescents, 

qui demande quoi, et à qui ? (c'est-à-dire quelle figure est-elle attribuée au 

psychologue clinicien ?)  

1.1-qui demande ?  

      C'est très rarement l'enfant lui-même. Le plus souvent, ce sont les parents (et 

il faut alors s'interroger: pourquoi la demande est-elle formulée par le père, ou 



 

94 
 

par la mère, ou par le couple parental se présentant comme tel ?) Le demandeur 

peut être un enseignant, ou un médecin, généraliste, pédiatre ou psychiatre; etc. 

Mais, dans tous ces cas, des adultes parlent au nom de l'enfant, c'est-à-dire au 

nom de ce qui est supposé être son bien actuel et futur. Or ceci tend à placer 

l'enfant en position passive et/ou de refus, larvé ou explicite, et à masquer sa 

propre demande, qui peut être très différente.  

Lorsque l'enfant allègue une demande, il est fréquent qu'elle reproduise 

simplement celle de l'adulte (“je travaille mal en classe", etc); mais souvent alors 

on a l'impression que c'est un écho, plus ou moins bien intégré, du discours des 

adultes. Il arrive parfois que la demande de l'enfant soit explicitement différente 

(“ʻmes parents disent que je suis méchant, nais mon père me tape quand il a bu, 

faites quelque chose", etc). Assez souvent, il n'y a chez l'enfant aucune demande 

apparente. En fait il y en a toujours une... et c'est l'un des objectifs majeurs du 

psychologue que de lui permettre de s’exprimer. on demande : 

1.2-quoi ? les motifs allégués sont en général assez peu variés. Ils se rangent sous 

deux grandes rubriques, les incapacités et les fautes.  

       Les incapacités peuvent concerner des retards du langage, des retards 

psycho-moteurs, la maladresse, l'instabilité, plus tard des retards et incapacités 

scolaires, puis des incapacités d'ordre professionnel, etc. Ces incapacités sont en 

général imputées en proportions variables à “il ne peut pas” (l'accent est alors 

mis sur une insuffisance, atteignant des valeurs essentielles), et à ''il ne veut pas" 

(prévaut alors la condamnation morale: paresse, opposition "caractérielle", etc).  

Les fautes les plus banales sont de l'ordre de la mauvaise conduite, des 

mauvaises fréquentations, de la pré-délinquance ou délinquance, des vols, voire 

des toxicomanies, etc. Mais sous les motifs allégués, il y en a toujours d'autres.  

Chez les parents, il y a souvent demande de remédiation à une souffrance, et 

demande d'allégement de l'atteinte narcissique, lorsque prévaut l'image d'un 

enfant “abîmé", qui se conduit mal, etc. On a parfois affaire à une demande 

d'alliance, contre le conjoint (“'établissez que “ça vient de son côté”, pas du 



 

95 
 

mien"; "faites la preuve qu'il (elle) n'est pas un bon père (mère)”, etc), contre les 

enseignants (“'le maître ne leur apprend rien, il lui fait peur”, etc). Mais souvent 

aussi, le parent demandeur passe par le truchement d'une demande pour l'enfant 

dans l'espoir inavoué d'une aide personnelle. Ce dernier type de demande est 

difficile à dégager, et la souligner trop vite risque de soulever de vives 

protestations; il y faut en général la confiance établie par plusieurs contacts, et 

les possibilités d'un travail en équipe, deux personnes différentes s'occupant de 

l'enfant et du parent concerné. 

De même, sous la demande alléguée de l'enfant, ou sa non-demande apparente, 

il y en a toujours une: être entendu, reconnu comme personne, pour ce qu'il est, 

en deçà de ses actes, et aimé...  

       Le psychologue clinicien est dans une position difficile a l'entrecroisement 

de ces demandes, de leurs ambivalences chez chacun des acteurs, de leurs 

contradictions entre acteurs …etc.Tout ceci est demandé : 

1.3-à qui ? Le psychologue clinicien peut être perçu et traité comme: un parent 

qui réussira ce qu'on ne réussit pas soi-même; un médecin, un psychiatre; un 

enseignant très qualifié; quelqu'un qui dispose de solutions magiques; quelqu'un 

de redoutable parce qu'il “lit les pensées secrètes”; quelqu'un de dérisoire parce 

qu'il ne sait que parler, et que “les paroles ça ne sert à rien”, etc... Il lui faut se 

donner les moyens de repérer quelle figure lui prête chacun des protagonistes, et 

ajuster sa position face à tous ces possibles. (Perron,1992) 

 

VII- Sur les quelques pièges de la relation thérapeutique  

1-Les buts de la relation thérapeutique : Aider, soigner, alléger la souffrance ;  

     Qu'on soit psychiatre, psychologue ou psychanalyste, la visée générale de 

toutes nos actions lorsque nous prenons en charge un consultant qui demande 

notre aide, c'est bien sûr de l'aider à résoudre les difficultés auxquelles il se 

heurte, et souvent d'alléger sa souffrance.  

Il peut s'agir de difficultés relationnelles précises, par exemple de mauvaises 



 

96 
 

relations parents-enfant, d'une mésentente de couple, de difficultés sexuelles, de 

relations conflictuelles avec un employeur, etc. Il peut s'agir de difficultés 

d'adaptation plus générales, par exemple de conduites tout à fait inadéquates 

d'un jeune adulte lors de son entrée dans la vie active, de malaise dans les 

relations sociales banales, d'inhibitions majeures au travail, de conduites 

agressives, etc. En certains cas, ces difficultés sont clairement référées à des 

troubles de la personnalité, comme lorsqu'il s'agit d'une phobie ou de conduites 

obsessionnelles invalidantes, de crises d'angoisse « sans raison », d'un état 

dépressif chronique, etc. Mais il se peut aussi qu'on ait affaire à un trouble 

réactionnel créé par une situation ou un événement grave : dans le contexte 

actuel de l'Algérie, on pense évidemment au cas hélas fréquent du traumatisme 

psychique après une action sanglante.  

Mais dans tous les cas, la visée de la prise en charge du consultant est bien, en 

réponse à sa demande, de l'aider, d'alléger sa souffrance, d'améliorer ses 

relations interpersonnelles et, plus fondamentalement, de favoriser les conditions 

d'un meilleur fonctionnement psychique. Il n'est pas nécessaire de poser qu'on 

réussira, mais il est nécessaire d'espérer, de parier qu'on y pourra quelque chose.  

Il s'agit toujours en effet d'un pari, qui suppose une bonne information sur 

l'histoire et les conditions de vie du consultant, et, plus fondamentalement, une 

bonne évaluation de son fonctionnement psychique. Mais cela suppose aussi que 

le thérapeute évalue ses propres possibilités thérapeutiques face à chaque 

demande. S'il sent qu'il ne pourra pas conduire correctement cette action (parce 

que le cas lui paraît trop difficile, parce que les difficultés en cause sont trop en 

résonance avec celles que lui-même affronte, parce qu'il se sent trop gagné par 

l'angoisse du consultant, parce qu'il se sent violemment choqué dans des valeurs 

à ses yeux fondamentales, etc.), alors il doit se récuser. Il est cependant 

nécessaire en pareil cas de ne pas purement et simplement refuser en laissant le 

demandeur « dans le vide » : on redirige vers un autre psychologue, un 

psychiatre, on suggère une autre forme d'aide (par exemple médicamenteuse), 



 

97 
 

etc. 

2-Des pièges  possibles : 

       Les pièges sont ensuite nombreux dans lesquels risque de tomber le 

thérapeute : il a sa propre dynamique, son histoire personnelle, ses conflits. S'il 

ne maîtrise pas suffisamment tout cela, il risque l'intervention ou l'action 

inadéquate, qui procéderaient plus de sa conflictualité personnelle que de 

l'intérêt du patient. Ce sont les pièges du contre-transfert. 

 Il faut s'en défier tout particulièrement lorsqu'on est tenté de fallacieusement se 

justifier en se disant : « c'est pour son bien ! ». Nous ne sommes pas son père, sa 

mère, son frère ou sa sœur, son professeur, son référent en matière religieuse, 

etc. : les conseils, les objurgations, les ordres, les attitudes compatissantes, il n'a 

que trop connu tout cela. Notre position est autre : l'aider à comprendre, à sentir, 

ce qui se passe en lui même ; l'aider à reprendre en mains son propre destin. La 

seule attitude valable du psychothérapeute, c'est que son patient soit, avec son 

aide, sujet et agent de son propre destin, et non pas objet de ses « soins »...  

      Je commenterai dans ce qui suit quelques-uns des pièges qui guettent tout 

particulièrement le psychothérapeute.  

2.1- La tentation de se sentir « supérieur »  

      Ce peut être assez tentant, surtout pour le débutant fier de son accès à cette 

profession difficile. Si vous cédez au plaisir d'être le spécialiste du 

fonctionnement psychique, qui connaît et connaîtra beaucoup de lui alors que lui 

ne connaît rien de vous, si de plus vous vous sentez plus cultivé, et pourquoi pas 

plus intelligent... alors vous aurez tort. Rien de bon ne peut sortir d'une telle 

attitude, qu'elle s'accompagne de condescendance, ou pire, d'un peu de mépris, 

et qui de plus risque de conduire tout droit à quelques inacceptables 

manipulations (« pour son bien », évidemment !). Bien sûr, l'action du 

psychothérapeute vise à permettre au patient de modifier ses façons de voir, de 

sentir, de penser, et parfois bien au-delà de ce que lui-même peut en penser et en 

espérer (ou craindre) au début. Mais il faut toujours se rappeler qu'en conduisant 



 

98 
 

ainsi le traitement, on agit au nom de ce qu'il sera si tout va bien, c'est à dire 

quelqu'un de plus libre. La liberté personnelle est le but essentiel de toute 

entreprise de ce genre, liberté qui se gagne à s'affranchir de conflits internes 

jusque là obérants, et liberté des relations interpersonnelles.  

2.2- Le plaisir de la maîtrise  

      Il s'agit en effet de permettre au patient de devenir plus libre. Il serait donc 

contradictoire d'instaurer une relation d'autorité qui le renverrait à sa situation 

d'enfant, voire d'élève d'un maître sévère. En règle générale, le psychothérapeute 

doit s'abstenir de donner des conseils, des directives ; mais il doit aussi se défier 

des interventions par lesquelles il se donnerait le contestable plaisir d'apparaître 

en position dominante, comme celui qui sait mieux, qui peut dire le prescrit et 

l'interdit, le bon, le juste, ou comme celui qui sait mieux, pense mieux, etc. Ceci, 

c'est la maîtrise à court terme. Plus insidieuse est l'emprise : une relation 

d'emprise s'installe lorsque s'établit entre deux personnes un rapport tel que l'une 

se considère comme assujettie à l'autre, et en fait un modèle admiré, redouté, au 

point de lui soumettre toute sa vie, en pensée et en actes. C'est 

fondamentalement et totalement en contradiction avec la liberté qui est le but 

même de la psychothérapie ; l'un des reproches majeurs qu'on puisse adresser à 

Lacan, c'est d'avoir établi de telles relations avec ses patients, et lancé certains de 

ses successeurs sur la même voie, celle de la dépendance.  

2.3- La tentation pédagogique  

C'est la tentation d'être pour le patient un « bon maître », un « bon père », etc. 

Ce peut être tentant pour certains thérapeutes, même si ce ne sont pas toujours 

les meilleurs maîtres, les meilleurs pères dans leur vie personnelle. Si l'on est 

ainsi tenté de se poser en modèle à suivre, il est urgent de se demander : suis-je 

si satisfait de moi ? Et il faut bien voir que souvent le patient n'a que trop eu 

affaire à des « bons maîtres », des « bons pères », qui le maltraitaient « pour son 

bien » ! || a en général besoin d'autre chose : que quelqu'un, justement, 

s'abstienne enfin de lui dire ce qu'il doit faire, s'abstienne de juger, de conseiller, 



 

99 
 

de féliciter, de réprimander... que quelqu'un, enfin, se taise et écoute. 

2.4- Le prosélytisme 

C'est la tentation de faire prévaloir son propre système de valeurs (morales, 

politiques, religieuses, etc.), la tentation d'y gagner le patient, sur qui on sent 

bien qu'on peut avoir beaucoup d'influence. Il faut être vigilant. Mais il faut bien 

sûr distinguer des valeurs générales et d'autres qui sont plus ouvertes au choix 

personnel. Les valeurs générales sont celles qui sont et doivent être acceptées 

par tous dans une société donnée, et d'abord le respect d'autrui. La tolérance, le 

droit de chacun d'être ce qu'il est, ce qu'il peut être, dès l'instant où cela ne nuit à 

personne, est à mes yeux la valeur centrale du psychothérapeute. Il est au service 

de la vie autant que de la liberté. Autant dire que son idéal est démocratique, au 

meilleur sens du terme si l'on entend par là, précisément, ce que je viens de dire 

(et ce n'est évidemment pas par hasard que bien des régimes dictatoriaux ont 

persécuté les psychanalystes, les psychothérapeutes, les psychologues, et plus 

généralement les spécialistes des sciences humaines). De ces valeurs générales, 

il faut évidemment distinguer des valeurs plus particulières, que chacun choisit 

au mieux de ses possibilités de choix, en ce qui concerne ses options politiques, 

religieuses, familiales, etc. : ce sont celles-là que le psychothérapeute doit 

considérer comme de sa vie privée, et qui ne doivent en aucune façon interférer 

avec son travail.   

2.5- Les conseils  

      Il en résulte qu'on doit s'abstenir, autant qu'il est possible, de donner des 

conseils. La vie courante montre bien que les conseils suivent deux destins : ou 

bien on les suit, ça tourne mal (il y a tant de moyens de démontrer qu'un bon 

conseil était mauvais !), et on en veut à celui qui l'avait donné ; ou bien on ne les 

suit pas, ça tourne mal, et on en veut au conseilleur de n'avoir pas été plus 

ferme... Il reste qu'assez souvent, quand on voit un patient sur le point de se 

conduire de façon catastrophique, pour lui et/ou pour quelqu'un d'autre, on est 

bien tenté de l'en dissuader, de le diriger fermement vers une autre conduite, 



 

100 
 

moins préjudiciable. C'est là qu'on risque de se retrouver dans la situation que je 

viens de décrire, où le patient vous en voudra, et où la suite de la thérapie 

deviendra plus difficile, en admettant qu'il ne l'interrompe pas brutalement. 

Plutôt que de donner un conseil, il est préférable de rester dans son rôle, en 

disant en substance : avant que vous n'agissiez ainsi, réfléchissons ensemble à ce 

qui vous porte à agir ainsi. Analysons la situation et vos motivations ! On reste 

ainsi dans son rôle ; les motivations s'éclairant, l'action d'abord projetée (sous le 

coup de la colère, de la passion, de l'humiliation, etc.) apparaît au patient 

beaucoup moins légitime, d'autant plus que ce temps de réflexion en a différé la 

production.  

 

2.6- La séduction  

       C'est probablement le piège le plus insidieux. Il est si agréable de plaire ! La 

position du psychothérapeute est parfois difficile à tenir puisque, si tout va bien, 

le patient investit son thérapeute dans le transfert. Si on a une bonne formation 

et une bonne expérience, il n'est pas trop difficile de se garder du piège le plus 

apparent, celui d'une séduction sexuée, sinon sexuelle. Il est essentiel alors de 

garder une position professionnelle : ceci ne veut pas dire une position froide et 

distante, mais bien une position strictement délimitée par le « cadre » dont je 

parle ici par ailleurs. De plus, rappelez-vous que, quels que soient vos charmes 

personnels, ce n'est pas vraiment à vous que s'adresse un éventuel mouvement 

amoureux : la définition du transfert, c'est en effet que se reporte alors sur la 

personne du thérapeute ce qui en fait s'adresse, s'adressait, à quelqu'un d'autre.  

Mais, si l'on est bien gardé de ce côté, on n'est pas sorti pour autant des 

difficultés possibles. Car c'est bien en tant que thérapeute qu'on peut être tenté 

de plaire. Si le patient vante vos qualités à cet égard (vous êtes intelligent, 

sympathique, cultivé, compréhensif, chaleureux, etc.) n'en tirez pas trop vanité : 

il est bien probable qu'il aurait dit la même chose à un autre thérapeute dans les 

mêmes conditions... Il faut être particulièrement prudent lors des premiers 



 

101 
 

contacts, surtout en pratique privée : si on a besoin de clients, on est tenté de 

retenir celui qui se présente en le séduisant. Prudence ! Cela risque de se payer 

ensuite de difficultés imprévues. De toutes façons celui qui souffre et demande 

de l'aide n'est pas un poisson à appâter avant de le pêcher... le demandeur, c'est 

lui, pas vous.  

2.7- La position réparatrice  

      Elle découle de tout ce qui précède. On aime bien se sentir bon... Face à 

quelqu'un qui souffre et semble-t-il du fait même de ce que d'autres lui font 

subir, on est tout naturellement porté à se sentir meilleur que ces gens-là. La 

position est alors implicitement : « ces gens t'ont fait du mal, mais moi je vais 

réparer le mal, car je suis meilleur qu'eux ». C'est fréquent dans le cas des 

enfants, dans les cas hélas nombreux de parents maltraitants (qu'il s'agisse de 

violences physiques ou de violences, plus graves encore, d'ordre psychologique) 

lorsque l'enfant a subi des agressions sexuelles, ou est en butte à la méchanceté 

d'un mauvais pédagogue, etc. Je sais que personnellement il m'est arrivé d'être 

indigné, mais je ne l'ai je crois jamais directement exprimé à l'enfant. Ce serait 

en effet une erreur, lorsqu'on est psychothérapeute (ce serait autre chose si on 

était travailleur social) d'apparaître à l'enfant comme un adulte qui fait alliance 

avec lui contre d'autres adultes ; on est un adulte qui le prend au sérieux, qui 

l'écoute, le comprend, reconnaît sa souffrance, et fait alliance avec lui pour lui 

permettre de devenir ce qu'il aspire à être (dans le cadre des valeurs générales 

dont j'ai parlé plus haut). Bien sûr, ceci ne se limite pas aux enfants : en tout 

adulte qui s'adresse à un psychothérapeute, il y a un enfant qui crie au secours...  

       Tels sont donc les principaux pièges qui guettent le psychothérapeute. Ils 

sont nombreux et difficiles à déjouer. C'est pourquoi il y faut une longue 

formation, jamais achevée... (Cité par. Si Moussi, 2002) 

VIII- la psychothérapie psychanalytique en Algérie  

        Nous sommes tenus d’informer le lecteur que la spécificité d’une 

psychothérapie psychanalytique Algérienne a été élaborée et enrichie par Si 



 

102 
 

Moussi Abderrahmane et ce à travers plus de (40 ans) de pratique clinique et de 

formation continue dans le contexte Algérien, il était psychothérapeute et 

psychanalyste de renommé internationale, il est l’auteur de plusieurs ouvrages sur 

la psychologie et psychopathologie algérienne, sa réflexion est assez souvent 

centrée sur la spécificité du contexte socioculturel algérien, il a apporté beaucoup 

d’éclairage à la pratique clinique en Algérie. 

        Cependant, et pour plus de spécificités pratiques dans ce module destiné aux 

étudiants Licence3 en psychologie clinique, nous allons centrer notre réflexion sur 

la pensée Si Moussiènne quant à la présentation de la psychothérapie 

psychanalytique en Algérie.   

        Dans une intervention au colloque international organisé par le laboratoire 

SLANCOM en Algérie Si Moussi (2000)  avait intitulé sa communication par «  la 

thérapie par la parole et la pensée, la P.I.P une nécessité clinique » 

         Cette réflexion constitue une condensation de certains constats cliniques 

fondamentaux d'une pratique clinique personnelle et d'une expérience de formation 

continue en groupe sur plus d'une décennie il s'appuie sur une population de 

patients souffrant de troubles psychologiques essentiel d’allure névrotique elle est 

la somme de discussions et de formation en groupe.   

 

1-Les miracles du psychisme et de la psychothérapie :  

       Pourquoi intituler cette intervention thérapie par la parole et la pensée, il s'agit 

en partie d'un hommage aux patients algériens qui nous interpellent très souvent 

sur ce mystère par des questions de type : comment peut-on guérir seulement en 

venant parler vous ne donnez rien quelle est votre technique comment se fait cette 

opération…etc. à première vue on peut mettre ces questions sur le compte de la 

méconnaissance de la psychothérapie par les algériens, au fond elle évoque 

implicitement un miracle de l'homme et de la pensée difficile à objectiver, dans ce 

la psychothérapie d'inspiration psychanalytique constitue toujours une couverte 

singulière et une création entre deux personnes dans une rencontre spécifique et 

concrète. Dans cette relation et cette communication se résolve les mystères de 



 

103 
 

l'homme et de la personne, le patient découvre à la fois les lois du psychisme et ses 

propres lois cette dynamique permet d'accéder à la fois à la définition de l'homme 

dans ce qui est l’a de semblable et de différent. Rappelons que l'enjeu d'une telle 

thérapie consiste essentiellement à vaincre sinon à réduire les résistances à penser, 

les inhibitions, le refoulement, les expériences traumatiques au menu de tout 

développement des formes, gauchiste les représentations de soi-même et de choses, 

dans cette perspective la psychothérapie consiste à libérer la parole et la pensée de 

ses contraintes parfois très lourdes, la communication en tant que voix (voie) 

intérieure et autant que lien avec l'extérieur apparaît au centre de ce processus il 

consiste en une forme de répétition de tous les sens du terme, des échanges en tout 

genre qu'une personne à eux avec ses objets privilégiés (les parents)   

       Dans ce cadre on se dit souvent « on a tout vu » mais il y a toujours des choses 

nouvelles bizarres surprenantes et invraisemblables. La complexité, la richesse, la 

singularité des choses, des phénomènes et des personnes sont infinies. Et en va de 

même concernant l'issue des psychothérapies tout apparaît possible: alors qu'on 

peut croire une situation désespérée immuable on est surpris par une reprise 

inattendue des forces de la vie, les choses peuvent aussi basculer de façon 

surprenante dans la direction inverse de façon imprévisible. Ainsi quelles que 

soient les compétences et l'expérience d'un spécialiste il est illusoire de croire qu'on 

peut tout contrôler et maîtriser. 

      Signalons néanmoins que nos résultats sont dans l’ensemble satisfaisants reste-

il difficile de les évaluer en ce domaine. Nous présentons ici un modèle général qui 

ne peut pas faire cas des singularités du fonctionnement personnel spécifique. 

     Rappelant avec John Cornu les préalables nécessaires à la pratique de la 

psychanalyse et les différences entre les psychothérapies psychanalytiques le 

premier préalable posé par cet auteur et auquel nous adhérons pleinement et le fait 

d'être psychanalyste on parle de psychothérapie psychanalytique quand le praticien 

est psychanalyste  

2-Les caractéristiques communes entre les P.I.P et la psychanalyse  

- les mêmes références théoriques soit l'ensemble du corpus et pas seulement telle 



 

104 
 

ou tel de ses notions.  

- la même méthode seul à seul, bureau fermé secret assuré, le corps parle mais ne 

se touche pas, injonction à la libre association des idées, pensée et souvenirs, 

représentation…etc.  

- le même cadre investi de part et d'autre avec notamment le respect du temps fixé 

à l'avance, plutôt la différence concerne le dispositif c'est-à-dire la position du 

corps et la fréquence des séances. 

     Rappelons que dans la cure psychanalytique le patient est allongé sur un divan 

et le psychanalyste est assez derrière lui, hors de son champ de vision, la fréquence 

des séances et pratiquement quotidienne il est de 03 au moins par semaine, l'auteur 

ajoute : « on suppose qu'à un niveau général il n'y a pas de processus 

psychothérapique spécifique mais seulement un processus analytique ». Ces 

préalables sont indispensables à poser nous ne possédons pas la condition 

principale être psychanalyste. Par contre nous faisons de notre mieux pour 

respecter les préalables évoqués c'est dans le sens d'emprunts théorico-techniques 

que nous parlons de psychothérapie d’inspiration psychanalytique et non celui 

évoqué par John Cournut. Nous pratiquons cette thérapie par nécessité dans la 

mesure où la formation à la psychanalyse est inexistence dans notre pays est très 

difficile voire impossible à l'étranger nous nous sommes face à un dilemme, 

pratiquer une technique pour laquelle nous ne réunissons pas la première condition 

ou y renoncer alors que des personnes peuvent en bénéficier pour atténuer leur 

souffrance, je fais partie de ceux qui ont choisi la 2ème position laquelle dont 

d'excellents résultats cliniques et humains. 

      Nous sommes appelés à plus de vigilance et de prudence elle est évidente que 

je recommande vivement aux personnes qui pourraient sur une formation 

psychanalytique académique de la faire car il est incontournable et irremplaçable 

les formations dispensées à APA ne constituent en aucun cas une substitution à un 

tel manque, ni une invitation de ces membres à une telle pratique elles constituent 

un effort de faire un travail proche et relativement contrôlé pour répondre à une 

souffrance, nous sommes conscients des limites scientifiques et techniques de notre 



 

105 
 

démarche, l'état de la psychanalyse en Algérie semblable à celui de nombreux 

autres pays ces difficultés sont connues de mouvement psychanalytique 

international qui organise la profession et qui définit les règles techniques et de 

formations. 

c'est quelques précisions nous ont semblé utiles pour situer la portée et les limites 

de cette réflexion et des actions qui en découlent dans la pratique, le respect des 

règles définies plus haut améliore sensiblement la qualité de travail ainsi la fixité 

des horaires, le respect, le paiement des séances et des absences assure une 

meilleure continuité et le déroulement de travail. Un psychothérapeute qui respecte 

le cadre et les règles obtient moins d'absence, de retard et de rupture, nous savons 

combien qu'il est difficile pour de nombreux psychologues d'avoir confiance de se 

respecter ces règles. En dehors des résistances et des défenses qui poussent à la 

transgression de ces règles observable dans toute psychothérapie de ce type, les 

patients respectent fortement le cadre imposé par leurs partenaires malgré les aléas 

de la vie des algériens et une certaine souplesse dans l'utilisation du temps, des 

règles bien observées par leur psychothérapeute sont bien observées par les 

patients, un psychothérapeute expérimenté règle parfaitement ses séances, nous 

observons même un avantage net en Algérie, en dehors du refus défensif de ces 

règles affichées au début et logiquement au moment des crises naturelles de travail 

les patients prennent confiance et sont rassurés par cette marque de sérieux assez 

rare dans notre environnement, le psychologue d'orientation psychanalytique est 

sans doute un des rares spécialistes en Algérie qui fixe méthodiquement le temps 

de sa séance (rendez-vous et durée de la séance fixée). Enfin autant qu’ 

universitaire convaincu de la démarche expérimentale de la technique c'est que je 

suis frappé à chaque fois par la grande rigueur des psychanalystes, il y a trois mois 

j'ai eu une dizaine d'entretiens à Paris avec près de 10 psychanalystes le frappant 

chez eux et justement leur grande raideur dans la pensée et surtout dans la 

démarche elle m'a semblé opportun de signaler ce fait dans un environnement ou 

on assimile trop vite la psychanalyse à une technique ésotérique et abstraite voici 

donc à présent un témoignage sur une pratique clinique 



 

106 
 

3-Les indications et contre-indications de psychothérapie ; les indications livresques et la 

réalité algérienne 

        Toute thérapie possède des indications et des contraintes d'indication ce à quoi 

il peut servir ce à quoi il ne peut servir, les conséquences négatives de son 

application c'est cette question semble claire au niveau du savoir scientifique la 

réalité concrète de la prise en charge en Algérie paraît très différente, les différents 

modèles ou techniques thérapeutiques apparaissent absents si non excellents à 

l'échelle de pratiques personnelles. Nous sommes souvent désarmés au moment de 

recommander une personne à un autre spécialiste, en plus l’absence d’une 

spécialisation connue ou reconnue, tout se passe comme si tout devient indiqué 

chacun suivant sa technique disons moins définie et contrôlée prend en charge le 

tout venant dans un sens large, le non-respect des indications associées à un 

manque de spécialisation et à la faiblesse de formation explique en grande partie 

les échecs thérapeutiques.  

4-Le problème de la formation et l'échec relatif des différentes thérapies  

     L'éventail des thérapies dites « modernes » qui s'opposent une formation 

académique s'étend de l’hypnose à la psychanalyse en passant par la relaxation.      

L’éventail des thérapies « traditionnelles » va du Taleb à la pratique du Rokya 

relativement récente. Dans tous les cas la pratique apparaît plus nettement 

personnelle que modélisée un psychiatre ne ressemble pas à un autre et en va de 

même pour les autres spécialistes et les patients qui ont connu bien souvent des 

spécialistes en tout sont souvent perdus devant ce manque de cohérence à 

l'intérieur d'un même champ thérapeutique, on est souvent mis en difficulté par les 

constats de carence et d'incohérence constatés par les patients, comment nier la 

parole de patient d'un côté et comment critiquer un confrère de l'autre? Certaines 

erreurs techniques certains manquements à la morale humaine et professionnels 

sans tels que nous sommes parfois amenés à mettre en garde contre les pratiques de 

certains spécialistes connus qui sont plus dangereux que n'importe quel charlatan 

traditionnel. Les choses que rapportent les patients et les psychologues concernent 

les pratiques douteuses ou peu contrôlées sont innombrables et parfois 



 

107 
 

innommables. Leur véracité et attestée par leur répétition par des observations 

différentes pour un même praticien l'une des plus difficiles à dire et à consistant le 

paiement à l'avance de mois voire de semestre de séances de psychothérapie à 

l'avance. La pratique de la psychanalyse impose un ou des entretiens préliminaires 

dont l'objectif principal est de décider c'est la personne constitue une bonne 

indication et si le psychanalyste accepte de la prendre en charge. En plus dans tout 

traitement de type qui contient compte des résistances qui peuvent rompre le travail 

à tout moment, il est difficile de commenter plus cette pratique aux antipodes d'un 

traitement psychanalytique. 

      On peut évoquer le fait que certains psychologues prescrivent des médicaments 

alors qu'ils n'ont ni la compétence légale ni la compétence technique. Citons 

l’exemple d'un psychiatre qui dit à un homosexuel en psychothérapie avec l’un 

d’entre nous depuis trois ans sans discontinuité et qui est sevré de passage à l’acte 

depuis six mois : « il ne faut pas croire que c'est la psychothérapie qui a fait ça tu 

es homosexuel tu vas le rester » ce jeune homme a toujours eu un partenaire sexuel 

avec passage à l'acte depuis plus de 10 ans sans interruption son psychothérapeute 

connaît parfaitement les difficultés extrêmes de telle psychothérapie le travail 

thérapeutique a été très dur notamment pour le patient, quel est l'intérêt d’une telle 

position et de tels propos ? à l'image de ce qui arrive souvent dans ces situations 

très fréquentes en Algérie le patient lui répond : « je vous parle en connaissance de 

cause c’est moi qui sait comment j'étais et comment je suis maintenant », souvent 

les spécialistes se font une image négative de ces patients qui connaissent parfois 

profondément le processus thérapeutique, certains spécialistes sous-estiment leur 

niveau de connaissance et qu’ils le prennent comme un savoir livresque et 

théorique qu'ils prennent parfois avec mépris. Ils méconnaissent l'apprentissage fait 

dans la douleur disons dans la chair, par les patients. Il est vrai que d'autres facteurs 

subjectifs déterminent en partie ces attitudes, rivalités à propos du savoir du 

pouvoir de la clientèle et de l’argent. Par exemple, alors qu'un psychiatre nous 

adresse systématiquement des patients, un autre encourage systématiquement non 

patient à poursuivre leur psychothérapie et ce malgré une expression de leur 



 

108 
 

satisfaction vis-à-vis de cette prise en charge. 

5-Quelques sens des choix thérapeutiques  

      Nous indiquerons dans ce qui suit quelques modalités et significations des 

choix thérapeutiques chez notre population.  

5.1-Les thérapies traditionnelles et religieuses comme pardon et inscription dans la filiation  

      Cette position retrouvée fréquemment dans la clinique montre combien certains 

patients tendent vers ce choix pour se situer dans la lignée de leur origine et pour 

chercher le pardon et la protection et s'associer à un moment ou à un autre, ce type 

de traitement à un choix de prise ne charge plus moderne pour réguler le conflit 

intérieur, le problème de choix d'identification et de positionnement face aux 

origines s'équilibrent parfois par un double suivi ou par des visites chez les 

thérapeutes traditionnels en cours de psychothérapie. En contraste à cette position 

d'autres prennent une direction inverse ils rejettent et redoutent profondément le 

choix traditionnel source d'une forte culpabilité, à la place du pardon elles ont peur 

de malédiction de ces forces représentant des origines et les imagos parentales. 

Nous notons que ces choix ne sont pas toujours relayés au niveau d'instruction, 

nous observons les différentes positions déterminantes des choix spécifiques sans 

relations significatives avec l'instruction, il n'est pas rare de voir un médecin 

sollicite le pouvoir magique des spécialistes traditionnels, un patient qui refuse 

radicalement de s'identifier au père tendrait systématiquement à fuir le traitement 

traditionnel, pour les mêmes raisons un autre solliciterait ce traitement comme 

pardon, cette dernière attitude est plus rare, un autre dont le choix d'identification 

et conflictuelle se positionnerait en conséquence par rapport aux différents 

traitements. 

      Il n'est pas possible de développer ici cette question, nous voulions surtout 

sensibiliser à la complexité de choix et de la demande d’aide, il semble très 

important de tenir compte de ces positions inconscientes dans les conduites à tenir 

face aux attitudes des patients devant cette problématique, pour certains un choix 

donné peut être indiqué pour d'autres et pour être inutile voire dangereux, cette 

question ne se pose donc pas à nos yeux comme un choix entre la science et le 



 

109 
 

charlatanisme et une lutte pour la défense de notre technique, les différents choix 

peuvent prendre suivant les cas le sens d’une l'identification d'une contre 

identification par rapport aux origines et aux images parentales, comme ils peuvent 

constituer un effort de régulation et de conception entre les deux positions.  

      Nous n'avons pas pu consacrer à une discussion à la question religieuse dans 

cette réflexion, certains phénomènes évoqués ici sont valables et les observations 

faites à propos des représentations de la religion  

 

6-La psychothérapie d'inspiration psychanalytique indication majeure de la névrose en 

Algérie : 

     Il est bien connu depuis Freud que la névrose a pour traitement privilégié voire 

unique le traitement qu'il a inventé la technique psychanalytique, cependant cette 

démarche thérapeutique suppose deux conditions principales:  

- le moi ne doit  pas être trop fragile  

- le désir le conflit ne doit pas être trop intense  

dans ce cas le niveau de frustration et le niveau de souffrance seraient 

insupportable pour le patient la cure psychanalytique ne semble pas indiquée pour 

une part importante de nos patients, nous discutons ici les indications théoriques du 

fait que le psychanalyste pratiquement inexistante en Algérie la fragilité 

personnelle de nombreux patients qui viennent nous voir (y compris en tant que 

groupe de psychologues) et telle qu'ils sollicitent presque un soutien de de type 

maternel, les épreuves projectives et notamment le TAT confirme cette donnée, les 

besoins d'étayage sur l'objet et de la réalité extérieure, idéalisation de l'objet 

apparaissent souvent de façon un peu impressionnante, à un extrême on trouve des 

sujets dans l'inhibition et le refoulement sévère frappe toute activité (de penser, de 

dire, de faire) un autre extrait on trouve des sujets dont le défaut de refoulement est 

tel quels sont totalement livrés à leurs fantasmes et à leurs démons intérieurs, les 

autres patients se situent plus au moins à distance de l'un ou l'autre de ces pôles, on 

comprend dès lors combien certaines interventions thérapeutiques restent dérisoires 

face à ce fonctionnement névrotique souvent caractérisé. Comment relaxer 



 

110 
 

quelqu'un qui est livré pratiquement sans défense à un débordement fantasmatique 

permanent ? comment relaxer une personne dont les défenses sont aux paroxysme 

de la rigidité pour contrôler toute vie pulsionnelle aussi anodine soit-elle, nos 

patients semble avoir raté l’élaboration heureuse des conflits de développement 

notamment le conflit œdipien structurant de la personne, il souffre alors de ne 

pouvoir être des adultes sexués avec toutes les caractéristiques et les 

responsabilités que cela suppose, il serait illusoire d'agir par des traitements 

superficiels de type symptomatique ou de soutien superficiel, on travaille de fond 

pour renforcer leurs positions personnelles d'homme ou de femmes, (leur moi, 

leurs identifications sexuelles) parait souvent indispensable. De ce point de vue, 

pour de nombreux patients algériens (névrosés) une psychothérapie d'inspiration 

psychanalytique est une nécessité clinique, la méconnaissance de cette donnée 

induite chez certains spécialistes des attitudes techniques erronées si non 

dangereux fais-toi une copine, va te marier, il faut faire du sport, sois un 

homme…etc. Comment prescrire cela à quelqu'un dont la force de la culpabilité, de 

l'angoisse de castration sont indescriptibles, très souvent le patient lui-même sait 

l'impossible de telles prescriptions ou encore comment une psychologue femme 

s'engage à relaxer un névrosé dans le désir et incontrôlable destructeur, on laisse le 

lecteur imaginer de ce qui peut se passer dans la tête et dans le corps de cet homme 

allongé par une femme qui parle (d’une voix douce et maternelle), la porte fermée 

dans une société où ce type de relations induit toujours une présence diabolique du 

désir, certains patients vivent passivement et en séance ces situations de difficultés 

extrêmes, comme une torture dont ils ne peuvent se défendre, d'autres fuir 

rapidement cette relation. 

       Appuyer la force de cette indication thérapeutique essentielle rappelle peut-

être fait d'observation majeure déjà évoqué ailleurs (textes sur les névroses et sur le 

système éducatif, 1998), l'effet clinique les plus fortement observés dans les forces 

des positions et de fixation infantile chez nos névrosés ; 

a- l'algérien: un éternel enfant!  

      Nous discutons ici des observations régulières constatées chez des patients qui 



 

111 
 

souffrent de troubles psychiques notre propos ne signifie pas que ces assertions 

soient valable pour tout algérien, mais rappelons avec Freud le glissement et la 

proximité entre le normal et le pathologique si nous devons nous garder de 

généraliser les positions d'une population souffrante à la population dite bien 

portante il n'est pas moins vrai que ces positions peuvent exister à des niveaux 

différents dans les deux cas  

Plus de que nous connaissons théoriquement de ce que c'est la psychanalyse décrit 

sous le terme « l'enfant inconscient » présente en chacun de nous, notre névrosé 

apparaît souvent à l'image d'un véritable enfant. 

     Le poids de cet enfant est tel que l'adulte semble pratiquement absent chez 

certains patients, ils vivent fortement une dualité personnelle et une dualité des 

pensées des voix intérieures s'imposent à certains comme une autre personne très 

nette, en psychothérapie le conflit entre les positions de l'enfant et celle de l'adulte 

sont parfois une transparence et souffrance déconcertantes, on comprend dès lors 

pourquoi les autres interventions thérapeutiques restent relativement sans effet, 

nous faisons pratiquement un travail de maternage pour refaire le chemin raté avec 

les parents, les problèmes le contrôle de transfert sont souvent très délicats dans la 

mesure où les patients collent à nous, comme à de vrais parents nourriciers et 

protecteurs ou des parents sadiques et persécuteurs. 

      En extrapolant quelque peu, on est frappé par la difficulté qu'éprouve notre 

famille et notre société à construire un adulte équilibré, tout se passe comme si nos 

institutions étaient devenues incapables de répondre aux nécessités de 

développement de l’enfant, le désir, les émotions, les besoins de l'enfant semblent 

méconnus au profit de ses devoirs et des taches attendus de lui par l'adulte. 

L'algérien semble avoir raté le passage du groupe à la personne. Alors que tout 

était codifié et clair dans la communauté tribale, on a l'impression que l'enfant doit 

découvrir par lui-même et pour lui-même. 

      La fragilité des modèles d'identification à l'absence de sécurité se conjugue à la 

culpabilité et l'éloignement à la fois désiré et redouté des groupes et des origines, la 

famille et le groupe social semble renforcer les conflits personnels et inconscients 



 

112 
 

au lieu de les amortir. Notons un autre fait inquiétant fragilité des lignées et du 

groupe familial, de nombreux membres d'une famille consultent chez l'un d'entre 

nous comme nous observons fréquemment les transmissions trans-générationnelles 

de conflits, des fragilités dans la psychothérapie comme l'indique l'autre point 

fondamental de nos observations cliniques l'algérien tombe dans tous les sens de 

termes, au moment de faire un pas important vers l'adulte.  

      En effet, pratiquement tous les sujets qui consultent échouent leur demande en 

terminale soit dans leurs études, soit dans leur équilibre personnel.  

b- la terminale : moment par excellence de décompensation  

      Ce fait et celui qui nous permet le mieux de mettre en relief le potentiel 

destructeur des conditions générales de passage de l'enfant à l'adulte, la société et le 

bien connu de l'adolescence présente une période de réorganisation personnelle et 

des conflits essentiels de l'enfant c'est à cette période se rejoue le destin de 

l'identité personnelle et sexuelle. 

        L'adolescent doit renoncer quelque peu à ses positions imposées et mettre un 

pied dans le monde de l'adulte. Pratiquement que les patients connaissent à ce 

moment-là des moments de crise importants qui bousculent sensiblement leur santé 

mentale et ou leurs résultats scolaires, pratiquement tout échoue à leur bac au 

moment au moins une fois, y compris quand ils ont été brillants, celle loi est telle, 

que les patients qui n'ont pas connu cet échec s'avèrent être  avoir nié le sens de ce 

passage et de cette mutation, ils le payent lourdement par un réveil tardif de leur 

construction personnelle. Ces derniers se réfugient pratiquement dans les études et 

décompensent vers la fin de leur formation cette prise de conscience s'exprime 

alors par des dépressions plus ou moins profondes. Notons le caractère souvent 

positif et méconnu de la dépression chez de nombreux spécialistes algériens, elle 

joue souvent le rôle d’un réveil, signifiant la nécessité de s'occuper de sa vie et de 

son propre avenir. De nombreux patients consultent à l'approche de la trentaine 

parce qu'ils ne peuvent plus renvoyer indéfiniment les tâches adaptatives de 

l’homme, cette tranche d'âge constitue d'ailleurs la meilleure indication de 

psychothérapie, Nous décrivons ici une observation générale on peut évoquer les 



 

113  

patients dans la souffrance est très lointaine, dont la première enfance ou à la 

puberté. Nous observons régulièrement le caractère automatique des autres 

périodes de mutation notamment l'entrée à l'école lors des différents passages à la 

fin des études. 

       Dans ces cas aussi les adultes ne constituent pas une source de sécurité et le 

méconnaissent souvent la portée de tels changements et ne préparent pas l'enfant à 

les passer avec moins de souffrance. 

     Si Moussi affirme que cette réflexion c'est une expérience d'une pratique 

difficile de la psychothérapie psychanalytique en Algérie, les observations 

reportées ne peuvent être que partielle voire partiale tant La réalité est plus 

complexe et difficilement objectivable. Les démarches techniques et 

méthodologiques ne peuvent être que plus réelles et variables elles semblent 

indispensables de réfléchir et de définir leur portée et les limites des différentes 

interventions thérapeutiques. Les besoins de notre société en santé mentale sont 

tels que toutes les énergies ont leur place, encore faut-il que les différents modèles 

soient visibles et contrôlés. ce type de rencontres concourent à définir cette 

visibilité c’est à ce prix que nous pouvons passer d'un travail personnel et atomisé à 

des modèles scientifiques et techniques plus structurants, à côté des réunions 

scientifiques qui permettent de situer chacun de crier des liens d'échanges et de 

collaboration, la formation continue paraît incontournable, nous avons créé pour 

notre pas un réseau de spécialistes(psychologue, psychiatres, médecins) qui 

commencent à donner des résultats encourageants. D’autres personnalités et 

d'autres institutions développent des initiatives dans d’autres directions. La 

différence est la coexistence certainement des choses que nous devons développer. 

       Beaucoup d'entre nous fonctionnent comme si les modèles de pensées et 

d'intervention sur la réalité sont exclusifs, les rivalités de modèles de pensées et de 

lecture scientifique de la réalité sont certainement constructives. 

       Contrairement aux sociétés dites développées, nous tendons à associer un peu 

trop d'amour et de haine dans nos activités professionnelles et scientifiques, par 

ailleurs certains d'entre nous perçoivent la différence comme dangereuse.  

      Nous devons nous garder de confondre la personne et ses actions. (Cité par. 

SLANCOM, 2004, PP.113-136 )  



 

114 
 

 

 

 

 

  

Conclusion  

         Ce cours offre une exploration approfondie des fondements de la 

psychanalyse freudienne classique, en exposant ses principes théoriques, ses 

techniques et ses objectifs. Il permet également de découvrir les principales 

psychothérapies d’inspiration psychanalytique, en se concentrant sur l’approche 

individuelle d'Adler et analytique de Jung, ainsi que sur le psychodrame 

analytique de Didier Anzieu et al, dont les étapes et les applications sont discutées. 

L'enrichissement de ces concepts dans le contexte clinique algérien est 

particulièrement pertinent, abordant des questions spécifiques comme les 

problèmes du cadre thérapeutique, l’analyse de la demande et les pièges qui 

heurtent la relation thérapeutique. Enfin, le cours examine de manière critique les 

particularités et les défis auxquels les psychothérapies d'inspiration 

psychanalytique sont confrontées en Algérie, offrant ainsi aux étudiants et aux 

futurs praticiens un cadre théorique et pratique adapté au contexte algérien. 

       

 
 



115

Liste Bibliographique

1. Adler, A. (2013a). La science de la vie (Psychology Revivals).Routledge.

2. Adler, A.(2013b). Compréhension de la nature humaine (Psychology

Revivals). Routledge.

3. Adler,A. Jelliffe, S. Ely. (1917). Étude de l’infériorité organique et de sa compensation

psychique : Une contribution à la médecine clinique. New York : Nervous and Mental Disease

Publishing Company.

4. Anzieu D. (1979). Le psychodrame analytique chez l'enfant et l'adolescent. Paris :

PUF,

5. Artmann SH. (1950) Comments on the Psychoanalytic Theory of the Ego, in Essays in

Ego Psychology. New York, International Universities Press : 1964 : pp 113-141,

Commentaires sur la théorie psychanalytique du moi. Rev Fr Psychanal 1967 ; 31 :

339-366

6. Brusset B.(1983). Comment le psychodrame peut-il être et rester psychanalytique.

Adolescence ; 1 : 165-188

7. Cahen R et coll.(1973). "Ma vie" Souvenirs, rêves et pensées de C.G. Jung,

Folio, édition Gallimard,

8. Capuzzi, D. & Stauffer, M. D. (2016). Conseil et psychothérapie : Théories et interventions.

Allemagne : Wiley.

9. Chabert C. (1987). Transfert et latéralisation du transfert. Adolescence; 5 : 253-

260

10. Chabert C. (1995). Scènes d'enfance. In : Adolescence : Psychodrame. Paris : Bayard,:

79 92

11. Chabert C. (1997 ). Le processus analytique dans le psychodrame d'adolescentes

présentant de graves troubles des conduites alimentaires. Conférence à la Société

parisienne d'aide à la santé mentale Psychiatr Enf ; 40 : 399-417

12. Davrou Y. (1995). Introduction à la lecture de C, .G. Jung, édition Georg, .)

Deutschmeister L.( 2003). Essai d'exploration de l'inconscient, C, G. Jung Folio

édition Robert Laffont,

13. Donn L. (1995). Freud et Jung. De l'amitié à la rupture, Presses Universitaires de

France, Paris.

14. Daymas S.(1995). Une difficulté du psychodrame. In : Adolescence : Psychodrame,

Paris : Bayard,: 73-78

15. Fechner GT. (1889). Elemente der Psychophysik. Aufl

16. Fordham F.(2003), Introduction à la psychologie de Jung, édition Georg

17. Le Lay Y. (1993). Métamorphoses de l'âme et ses symboles, édition Georg, Le

Livre de Poche .

18. Freud S. (1891) Contribution à la conception des aphasies. Paris : PUF, 1983

19. Freud S. (1900) L'interprétation des rêves. Paris : PUF, 1967

20. Freud S. (1905) Fragment d'une analyse d'hystérie : Dora, in Cinq psychanalyses. Paris :

PUF, 1954 : pp 1-91

21. Freud S. (1909) Remarques sur un cas de névrose obsessionnelle (l'Homme aux rats), in

Cinq psychanalyses. Paris : PUF, 1954 : pp 199-263

22. Freud S. (1911) Formulations sur les deux principes du cours des événements

psychiques, in Résultats, Idées, Problèmes. Paris : PUF, 1984 tome 1 : pp 135-145



116

23. Freud S. (1911) Remarques psychanalytiques sur l'autobiographie d'un cas de

psychanalyse, in Cinq Psychanalyses. Paris : PUF, 1954 : pp 263-324

24. Freud S. (1912) Totem et tabou, in Petite Bibliothèque. Paris : Payot, 1965

25. Freud S. (1912) La dynamique du transfert, in La technique psychanalytique. Paris :

PUF, 1977 : pp 50-61

26. Freud S. (1914) Pour introduire le narcissisme, in La vie sexuelle. Paris : PUF, 1969 :

pp 81-105

27. Freud S. (1914) Remémoration, répétition, perlaboration, in La technique

psychanalytique. Paris : PUF, 1977 : pp 105-116

28. Freud S. (1915) Observations sur l'amour de transfert, in La technique psychanalytique.

Paris : PUF, 1977 : pp 116-131

29. Freud S. (1915) Pulsions et destins des pulsions, in Métapsychologie. Paris : collection

Idées, Gallimard, 1978 : pp 11-44

30. Freud S. (1915) L'inconscient, in Métapsychologie. Paris : collection Idées, Gallimard,

1978 : pp 65-123

31. Freud S. (1915) Deuil et mélancolie, in Métapsychologie. Paris : collection Idées,

Gallimard, 1978 : pp 147-174

32. Freud S. (1920) Au-delà du principe de plaisir, in Essais de Psychanalyse. Paris : Petite

Bibliothèque, Payot, 1981 : pp 7-82

33. Freud S. (1921) Psychologie collective et analyse du Moi, in Essais de Psychanalyse.

Paris : Petite Bibliothèque, Payot, 1981 : pp 83-176

34. Freud S. (1923a) Le Moi et le Ça, in Essais de Psychanalyse. Paris : Petite Bibliothèque,

Payot, 1981 : pp 177-234

35. Freud S. (1925) Note sur le Bloc-notes magique, in Résultats, Idées, problèmes II. Paris

: PUF, 1985 : pp 119-125

36. Freud S. (1926) Inhibition, symptôme, angoisse, Paris : PUF, 1978

37. Freud S. (1932) Nouvelles conférences sur la psychanalyse. Paris : Gallimard, 1984

38. Freud S. (1938) Abrégé de Psychanalyse. Paris : PUF, 1978

39. Freud S, Breuer J. (1895) Etudes sur l'hystérie. Paris : PUF, 1978

40. Freud S. (1953) la technique psychanalytique. Paris : PUF, 2007

41. Frismand J. Une cure d'anorexie mentale. In : Adolescence : Psychodrame. Paris :

Bayard, 1995 : 105-116

42. Gillibert J. (1985) Le psychodrame de la psychanalyse. Paris : Champ-Vallon,

43. Gillibert J. (1995) Le psychodrame dans une de ses finalités : le roman théâtral. In :

Adolescence : Psychodrame. Paris : Bayard, 21-29

44. Gillibert J. (1991) Le psychodrame originaire. Monographie. Les cahiers du Centre de

psychanalyse et de psychothérapie; no 1

45. Green A. (1991). Après-coup, l'archaïque. Nouv Rev Psychanal 1982 ; 26 :

195-215

46. Hartmann SH. (1950) Comments on the Psychoanalytic Theory of the Ego, in Essays in

Ego Psychology. New York, International Universities Press : 1964 : pp 113-141,

Commentaires sur la théorie psychanalytique du moi. Rev Fr Psychanal 1967 ; 31 : 339-

366

47. Heimann P. (1949) A propos du contre-transfert, in le Contretransfert. Navarin, 1987 :



117

pp 23-30

48. Jeammet P, Kestemberg E.(1993). Le psychodrame psychanalytique à l'adolescence.

Adolescence ; 1 : 147-163

49. Kestemberg E, Jeammet P. (1987). Le psychodrame psychanalytique. Que Sais-Je ?

Paris : PUF, 1-127

50. Klein M. (1952) .Développements de la psychanalyse. Paris : PUF, 1966

51. Lacan J. (1960-61) .le transfert et la pulsion, in Le séminaire, Le transfert, Livre VIII.

Paris : Seuil, 1991

52. Lacan J. (1964) Les quatre concepts fondamentaux de la psychanalyse, Le séminaire,

Livre XI Paris : Seuil, 1973 : pp 113-182

53. Lacan J. (1972-73) Encore, Le séminaire, Livre XX. Paris : Seuil, 1975

54. Lagache D. (1952) Le transfert et autres travaux psychanalytiques, Oeuvres III. Paris :

PUF, 1980 : pp 1-114

55. Laplanche J. (1986).De la théorie de la séduction restreinte à la théorie de la séduction

généralisée. Etudes Freudiennes ; 27 : 7-27

56. Laplanche J. (1987). Le baquet, transcendance du transfert. Problématiques V. Paris :

PUF,

57. Laplanche J.(1987). Nouveaux fondements pour la psychanalyse. Paris : PUF,

58. Laplanche J. Pontalis JB. (1967). Vocabulaire de la Psychanalyse. Paris : PUF,

59. Lazarsfeld, S. (1966). Le courage de l’imperfection. American Journal of Individual

Psychology, 22 (2).

60. Lebovici S, Diatkine R, Kestemberg E. (1952). Bilan de 10 ans de thérapeutique par

le psychodrame chez l'enfant et l'adolescent. Psychiatr Enf ; 1 : 63-179

61. Macalpine I. (1950) The development of transference, tr. fr. L'évolution du transfert.

Rev Fr Psychanal 1972 ; 36 : 443-474

62. Miller, R. & Dillman Taylor, D. (2016). La théorie adlérienne résiste-t-elle à l’épreuve du temps

? Examiner la psychologie individuelle d’un point de vue neuroscientifique. The Journal of

Humanistic Counseling, 55 : 11-128. doi:10.1002/john.12028

63. Moreno JL. (1965). Psychothérapie de groupe et psychodrame. Paris : PUF,

64. Mosak, H. H., Maniacci, M., Maniacci, M. P. (1999). Un abécédaire de la psychologie

adlérienne : La psychologie analytique, comportementale et cognitive d’Alfred Adler.

Royaume-Uni : Brunner/Mazel.

65. Neyraut M. (1974). Le transfert, étude psychanalytique. Collection Le fil rouge. Paris :

PUF,

66. Parnet H et Cahen R. (2004). Psychologie et alchimie, de C.G.Jung, édition

Buchet/Chastel

67. Pontalis JB. (1977). Le mort et le vif entrelacés, in Entre le rêve et la douleur. Paris :

Gallimard,

68. Pontalis JB. (1990). La force d'attraction. Collection la librairie du XXe siècle. Paris :

Seuil,

69. Perron, R. (1998). Le psychologue clinicien: consultations et prise en charge in revue

SARP, Alger.

70. Si Moussi, A. (2002), névroses et transferts, les problèmes du cadre, actes du colloque



118

organisé par l’association de psychologie d’Alger, tenu le 8 et 9 avril à (APA Alger),

2001.

71. Stein, H. T. & Edwards, M. E. (2002). Adlerian psychotherapy. In Herson, M. &

Sledge, M. H. (1st Ed.), Encyclopedia of Psychotherapy (Vol. 1, pp. 23-31). Pays-Bas :

Elsevier Science.

72. Widlöcher D. (1984). Le psychanalyste devant les problèmes de classification.

Confront Psychiatr ; 24 : 141-157

73. Winnicott DW. (1947) La haine dans le contre-transfert, in De la pédiatrie à la

psychanalyse. Paris : Payot, 1987 : pp 48-58

74. White, W. A. (1917). Les théories de Freud, Jung et Adler : III. Le concept adlérien des

névroses. The Journal of Abnormal Psychology, 12 (3), 168.


