علوم القرآن
المحاضرة الأولى
مقدمة في علوم القرآن
مقدمة:
في مطلع القرن 7م سيطرت قوتان عظيمتان على العالم القديم هما الإمبراطورية الفارسية و الإمبراطورية البيزنطية، ، و كثيرا ما كانت تندلع الحروب بينهما لتزعم العالم آنذاك، ورغم أنّ الجزيرة العربية هي قلب العالم القديم جغرافيا،إلا أن صحراءها القاحلة جعلتها بعيدة عن تلك الصّراعات ،فلم تكن أي من القوتين  تطمع في اختراق قلب الجزيرة العربية،و لكنهما سيطرتا على الأطراف كاليمن و شمال الجزيرة العربية.
إن من أهم ما يميز العرب في جاهليتهم هي العصبية القابلية و الأمية، فكانت الكتابة  نادرة  لا يعرفها إلا الصّفوة،فلم يكن لديهم علم مكتوب ،و أنّ معظم ما يملكونه من علم كان متضمنا في شعرهم، ولهذا سمي بديوان العرب .لم يكن أحد يتصور أن أولئك الحفاة العراة سيسقطون تلك الإمبراطوريات و يرثون ملكهم .فما السّر وراء ذلك؟.
1-أهمية القرآن و علومه في الدّراسات اللّغوية و الأدبية:
شكّل القرآن الكريم صدمة كبيرة على أسماع العرب آنذاك، لأنّه و إن كان قد نزل بلغتهم، إلا أنّهم بقوا حائرين في تعاملهم معه ،فالأذن الّتي طالما ألفت سماع الشّعر على مدار أجيال عديدة، يلقى على مسامعها الآن قول جديد خرق ما اعتادوا سماعه ،و إنّ ما اختزنوه من معرفة سواء بالشّعر أو بالنّثر بقيت عاجزة عن تصنيف هذا النّص الجديد، فنرى تخبط ردود أفعالهم و الّتي نجد أصداءها في السّيرة النّبوية و الآيات القرآنية، فحاولوا الطعن في القرآن من خلال الطّعن في الرسول [image: ].
  تغيرت البنية الثّقافية للعرب إثر نزول القرآن الكريم، فبعد أن كان الشّعر هو محور الثّقافة العربية، أصبح النّص القرآني هو أساسها،فـ" ليس من قبيل التّبسيط أن نصف الحضارة العربية الإسلامية بأنّها حضارة النّص"[footnoteRef:2].و صار القرآن هو مصدر لكثير من العلوم الّتي ما كانت لتوجد لولا نزوله. [2:  - نصر حامد أبو زيد،مفهوم النص:دراسة في علوم القرآن،ص9.] 

تكمن أهمية القرآن أولا في إخراج العربية إلى العالمية،فبعد أن كانت لغة قبائل معزولة في وسط الصحراء،أمست لغة العلم والحضارة  ،و ثانيا حافظ القرآن على اللّغة العربية من الضياع، ذلك أنّ الانتشار في أنحاء العالم و الامتزاج الحضاري هدد العربية في فصاحتها.
إن الرغبة في الحفاظ  على نقاء النص القرآني  دفع  العلماء للاهتمام به،فوضع أبو الأسود الدؤلي أصول الحركات الإعرابية إضافة إلى النّحو في عهد الخليفة علي بن أبي طالب،ثم نمت الدراسات اللّغوية بعد ذلك و تشعبت.
 ساهم القرآن في إثراء الشّعر العربي بالقيم الرّوحية و الأخلاقية الّتي لم يعرفها العرب من قبل.و بوصف القرآن الكريم معجزا حفز العلماء على دراسته من الناحية البلاغية بحثا عن سر إعجازه.
2-تعريف علوم القرآن:
إنّ المراد بعلوم القرآن هو "العلم الّذي يتناول الأبحاث المتعلقة بالقرآن من حيث معرفة أسباب النّزول و جمع القرآن و ترتيبه و معرفة المكي و المدني ... إلى غير ذلك مما له صلة بالقرآن... و قد يسمى هذا العلم بأصول التّفسير،لأنّه يتناول المباحث الّتي لا بد للمفسر من معرفتها للاستناد إليها في تفسير القرآن".[footnoteRef:3] [3:  - مناع القطان، مباحث في علوم القرآن، ص 13.] 

3-التـعريف  بالقرآن الكريم:
3-1تعريفه لغة:
لم يُجمع علماء اللّغة على مدلول واحد لكلمة قرآن.إذ افترقوا إلى مذهبين:مذهب يرى أنّ لفظ القرآن مهموز و مذهب يرى غير ذلك.
أ-فمن الذين قالوا أنه غير مهموز، العالم اللّغوي الفراء إذ يرى أنّ القرآن مشتق من القرينة،لأن آياته تشبه بعضها بعضا،و أما الأشعري فيقول أنّه مشتق من قرن الشّيء بالشّيء إذا ضمه إليه،لأنّ السّور و الآيات فيه يضم بعضها إلى بعض.
ب- و ممن رأى أنّ لفظ  القرآن مهموز الزّجاج إذ يرى أنه مشتق من القَرْء بمعنى الجمع ،و يقول اللّحياني إنّه مشتق من قرأ بمعنى تلا.[footnoteRef:4] [4:  - يراجع صالح الصّبحي ،مباحث في علوم القرآن،ص18.] 

و لعل الأرجح من بين كل هذه الأقوال رأي اللّحياني، لأنّ القرآن في اللّغة مصدر مرادف للقراءة فيقال قرأ الرسالة قراءة و قرآنا أي نطق بالمكتوب فيها و هذا ما تؤيده الآيتان 17 و 18 من سورة القيامة.[footnoteRef:5] [5:  - يراجع المرجع نفسه ص 18] 

3-2 تعريف القرآن إصطلاحا:
يعرف العلماء القرآن:" القرآن هو كلام الله المعجز المنزّل على محمد [image: ] لفظا و معنى، المكتوب في المصاحف، المنقول بالتّواتر، المتعبد بتلاوته "[footnoteRef:6]. [6:  - عبد الله حشروف ، الإيضاح في علوم القرآن، ص 12.] 

أ- شرح التّعريف:
* كلام الله المعجز: أي أنّ القرآن هو كلام و لكن ليس كسائر الكلام، بل هو كلام الله الّذي يعجز أي مخلوق أن يأتي بمثله.
* المنزل:فيخرج من نطاق هذا التّعريف الكلام الإلهي الّذي استأثر به الله في نفسه أو اختص به ملائكته.
* وقولنا محمد [image: ] نستثني بهذا ما أنزله الله على الأنبياء السّابقين .
* و قولنا " لفظا و معنى " نستثني بهذا الحديث القدسي و التّفسير و ترجمة القرآن .
* المكتوب في المصاحف:فالقرآن كان مكتوبا منذ العهد الأول من الإسلام بطريقة بدائية إلى أن أصبح على ما هو عليه الآن.
* المنقول بالتّواتر: فالتواتر هو نقل عن جمع يستحيل أن يتفقوا على الكذب لكثرتهم و تباين أماكنهم.
[bookmark: _GoBack]* المتعبد بتلاوته:و نستثني بهذا الحديث القدسي و النبوي، فالمؤمن يقرأ القرآن فهو يعبد الله لينال الثواب.
إضافة إلى اسم القرآن الذي يدل على الوحي المنزل على نبينا الكريم،هناك أسماء أخرى كثيرة تقوم مقام كلمة القرآن:الفرقان الذكر التنزيل..إلاّ أنّ اسمي القرآن و الكتاب هما الأكثر شيوعا " و في تسميته بهذين الاسمين إشارة... أنه يجب حفظه في الصدور و السّطور جميعا..فلا ثقة لنا في حفظ حافظ حتى يوافق الرسم المجمع عليه من الأصحاب، المنقول إلينا جيلا بعد جيل على هيئته الّتي وضع عليها أول مرة،و لا ثقة لنا بكتابة كاتب حتى يوافق ما هو عند الحافظ بالإسناد الصّحيح المتواتر".[footnoteRef:7] [7:  -  مناع القطان ، مباحث في علوم القرآن، ص 19.] 

4-الوحي:
 4-1 لغة:
كلمة الوحي المستعملة في القرآن مشتقة  من الفعل الرّباعي :أوحى يوحي إيحاء،،و معناه: الإعلام الخفي السّريع.
لكلمة الوحي المستخدمة في القرآن معاني عدة  منها :
*- الإلهام الغريزي للحيوان،كالوحي إلى النحل
* -وسوسة الشّيطان و تزيينه الشر في نفوس البشر. 
*-و ما يلقيه الله إلى ملائكته من أمره.
4-2 شرعا:
هو :" أن يُعلم الله من اصطفاه من عباده كلّ ما أراد إطلاعه عليه من ألوان الهداية و العلم و لكن بطريقة سرية خفية غير معتادة للبشر".[footnoteRef:8] [8:  -  محمد الزّرقاني نقلا عن عبد الله حشروف ، الإيضاح في علوم القرآن،ص18.] 

افترض بعض مشركي العرب أن يكون أحد من البشر قد علم النّبي[image: ] القرآن،فاتهموا الرسول أنّه يتتلمذ على يد رومي يشتغل حدادا في مكة،و لكن القرآن نزل بلسان عربي مبين فكيف برومي أعجمي أن يأتي بتلك بالبلاغة ...و في العصر الحديث حاول بعض المشككين تعيين الّذي أملى القرآن على محمد [image: ] فرأى قوم أنّه بحيرا الرّاهب و آخرون رأوا أنّه ورقة بن نوفل[footnoteRef:9]. [9:  -يراجع صبحي الصّالح ،مباحث في علوم القرآن،ص 44.] 

4-3 كيفيات الوحي:
إنّ الله عزّ وجلّ إذا أراد تبليغ رسالة إلى احد رسله من البشر فإنّها تأخذ كيفيتين[footnoteRef:10] :  [10:  - يراجع عبد الله حشروف،الإيضاح في علوم القرآن ،ص20-27.و مناع القطان،مباحث في علوم القرآن ،ص34-36.] 

أ- ما يتم بغير واسطة:
* الرّؤيا في المنام:
ذلك أن الرؤيا للأنبياء وحي يجب إتباعه  كقصة إبراهيم عليه السّلام عندما هم بذبح ابنه امتثالا للرؤيا التي رآها في منامه،و أما ما يخص الرسول [image: ] فكانت الرّؤيا تهيئة له حتى ينزل عليه الوحي يقظة، و الوحي عن طريق الرؤيا ليس في القرآن شيء منه[footnoteRef:11]. [11:  - يراجع مناع القطان ،مباحث في علوم القرآن ،ص  35.] 

* الكلام الإلهي من وراء حجاب:
 و هذه الكيفية ثابتة لموسى عليه السلام في جبل الطور بسيناء و للرسول [image: ] في ليلة الإسراء و المعراج.و هذا النّوع أيضا ليس في القرآن شيء منه[footnoteRef:12]. [12:  - يراجع المرحع نفسه ،ص 35.] 

ب- ما يتم بواسطة:
و هذه الكيفية تتم عن طريق جبريل عليه السّلام،الذي يبلغ ما كلّفه الله عز و جل بطرق عديدة:
* أن يأتي جبريل  مثل صلصلة الجرس،و هو تهيئة للرسول[image: ] لتلقي الوحي.
* أن يتمثل له جبريل على هيئة رجل ليؤنس الرسول [image: ].
* أن يظهر على هيئته الحقيقية،و قد رآه الرسول [image: ] على تلك الصورة مرة في بداية الوحي و مرة في الإسراء و المعراج.
5-النبّوة و الرسالة:
إنّ:"النّبوة منحة إلهية لا تنال بمجرد التّشهي و الرّغبة و لا تنال بالمجاهدة و المعاناة.. "[footnoteRef:13] [13:  - عمر سليمان الأشقر ، الرّسل و الرّسالات ،ص59.] 

أ-الفرق بين الرّسول و النّبي:
إنّ " الرّسول من أوحي إليه بشرع جديد،و النّبي هو المبعوث لتقرير شرع من قبله"[footnoteRef:14]. [14:  - يراجع المرجع نفسه  ،ص 14-15] 

ب- نبوة النّساء:
يؤكد بعض العلماء كأبي الحسن الأشعري و الإمام القرطبي و ابن حزم الأندلسي على وجود نساء نبيات كـ: مريم  و سارة و أم موسى..،إلا أن هؤلاء العلماء يؤكدون في الوقت نفسه على اقتصار الرسالة على الرّجال..غير أنّ معارضي هذا القول ذكروا الأدلة على بطلانه و منها أن الوحي إلى أمّ موسى إنّما وقع مناما و هذا يقع لغير الأنبياء،و كذلك ليس كل من يكلمه ملك  هو نبي  فقد ثبت بالسّنة أن هناك بشرا من كلمته الملائكة و لكن لم يكونوا من الأنبياء[footnoteRef:15]. [15:  - يراجع المرجع نفسه،ص86-88.] 

ج-صفات الرّسل و الأنبياء:
ج-1 البشرية:
إن من حكمة الله عزّ و جل أن يكون الرّسل المبعوثين من البشر أنفسهم ليكونوا قدوة لغيرهم. 
ج-2 العصمة:
 اتفقت الأمة على أنّ الرسل لا ينسون شيئا مما أوحاه الله إليهم ،كما أنهم لا يكتمون شيئا مما أوحاه الله إليهم،إلاّ أنّ هناك أمور لا تنافي العصمة كالأعراض البشرية الفطرية ، مثل الخوف و الغضب والنّسيان فالرسل هم بشر قبل كل شيء.[footnoteRef:16] [16:  - المرجع نفسه ،ص99.] 

و لكن هناك في قضية العصمة مسألة الشّمولية و العموم،أي هل العصمة من الخطأ شاملة و عامة فلا يرتكبون صغائر الذّنوب ،إذ قال أكثر علماء الإسلام  أنّ الرّسل ليسوا معصومين من الصّغائر مستدلين على ذلك بآيات عديدة كمعصية آدم عليه السّلام ( وعصى آدم ربّه فغوى)،و لكن الأنبياء لا يؤخرون التّوبة و لا يداومون على ذنب ،فالله عصمهم من ذلك و هم بعد التّوبة أكمل.[footnoteRef:17]. [17:  - يراجع عمر سليمان الأشقر ، الرّسل و الرّسالات ،ص107.] 

ج-3 الذّكورة:
اختار الله جميع الرّسل من الرّجال و ذلك بدليل قوله تعالى بصيغة الحصر:(و ما أرسلنا قبلك إلاّ رجالا نوحي إليهم ).
د-وظائف الرّسل:
*- البلاغ: إنّ مهمة الرّسل الأولى هي إبلاغ ما كلفهم به الله عزّ و جل إلى أقوامهم.
*-الدّعوة إلى الله:إنّ الرّسول لا يكتفي بالإبلاغ بل يدعو النّاس إلى تبني دعوته.
*-التّبشير و الإنذار:إنّ إصلاح النّفوس و تزكيتها يقوم على التّبشير لمن يتبع سبيل الهدى و الوعيد و الإنذار لمن أبى.
*-إقامة الحجة: أرسل الله الرسل كي لا يبقى للعباد حجة في الآخرة يخاصمون بها الله.
*-سياسة الأمة: عندما يكثر المؤمنون و يكونون أمة ،يؤدي الرّسول مهمة القائد،فهو يدبر أمرهم سواء في السّلم أو الحرب و هو القاضي يقضي بين النّاس و يرعى مصالحهم.
6-الآية و المعجزة:
     أرسل الله مع كل رسول أرسله إلى قومه دليلا على صدق رسالته  ،فعلى النّاس حينئذ  الاختيار بين الكفر و الإيمان،و هذا الدليل على صدق الرّسالة يسمى المعجزة أو الآية.
أ- المعجزة لغة:
لفظ المعجزة مأخوذ من العجز الّذي هو زوال القدرة على الإتيان بالشّيء من عمل أو رأي أو تدبير[footnoteRef:18]  [18:  - يراجع المرجع نفسه،ص121.] 

ب- اصطلاحا:
إن اصطلاح المعجزة عند العلماء المتقدمين ينطبق تماما مع المعنى اللّغوي،و لكن المتأخرين  منهم وضعوا مصطلحا آخر مختلفا عن المعنى اللّغوي،فيعرف الفخر الرّازي المعجزة :" بأنّها أمر خارق للعادة ،مقرون بالتّحدي،سالم من المعارضة"، فالمعجزة في تعريف المتأخرين مقرونة بالتّحدي، فيخرج من هذا التّعريف الخوارق التي تعطى للأنبياء و ليس مقصودا بها التّحدي،و كذلك الخوارق الّتي أعطاها الله لولي من أولياءه كمريم عليها السّلام و الّتي تسمى عند المتأخرين بالكرامات.،و لم يستخدم القرآن الكريم لفظة المعجزة بل استخدم لفظة آية للدلالة على كل ما أعطاه الله لأنبيائه برهانا على صدقهم سواء أكان ذلك بقصد التّحدي أم لا.[footnoteRef:19] [19:  -يراجع عمر سليمان الأشقر ، الرّسل و الرّسالات ،ص122.] 

ج- أنواع الآيات:
يمكن إدراج الآيات( المعجزات بمعناها اللغوي ) الّتي أيّد بها الله رسله و أنبياءه تحت ثلاثة أمور:
* العلم :كالإخبار بالأمور الماضية و الآتية .
* القدرة: كتحويل العصا إلى أفعى أو إحياء الموتى.
* الغنى: كاستغناء الرّسول  [image: ] عن حرس يحمونه، إذ تكفل الله بذلك و حماه ممن أراد به سوءا.[footnoteRef:20] [20:  - يراجع المرجع نفسه،ص] 



8

image3.png




image1.png




image2.png




