علوم القرآن
المحاضرة الثّانية
تاريخ القرآن الكريم
المقدمة:
 مما يختص به القرآن الكريم عن بقية الكتب السّماوية الأخرى كالتوراة و الإنجيل هو تكفل  الله عز و جل  بحفظه و هيأ لهذا الحفظ أسبابا عدة منها وجود دولة قويةحفظته من أي شكل من أشكال التّحريف،فالتوراة أصابها الكثير من التّغيير والتّبديل  الذي كان من أهم عوامله سيطرة  أعداءهم عليهم و فقدانهم لدولتهم المركزية و انتشارهم في المنافي،و هذا ما حدث أيضا للإنجيل ،إذ تعرض أتباعه منذ البداية لاضطهاد الإمبراطورية الرّومانية الّتي حاربتهم لأكثر من ثلاثة قرون و هذا الاضطهاد كان له الأثر البالغ في ضياع النّص الأصلي. 
1- نزول القرآن الكريم:
أ- مقدمات الوحي:
[bookmark: _GoBack] إنّ تلقي الإنسان لرسالة سماوية  هو من الأمور العظيمة فكيف إن كان هذه الرّسالة هي خاتمة الرّسالات لذلك هيأ الله محمدا [image: ] لتلقي الوّحي ،فكان نقيا طاهرا مبتعدا عن الرذّائل منذ صغره فانسلخ انسلاخا تاما عن كل ممارسات الجاهليين غير الأخلاقية ، كما حبب للرّسول [image: ] قبيل البعثة العزلة و انقطاعه إلى الصّحراء ليعيش حياة تأمل،و الخلوة بغار حراء إضافة  إلى الرّؤيا الصّادقة التي كان يراها في المنام.
ب- بداية النّزول:
كان مبدأ الوحي على الرّسول [image: ] في غار حراء،حين بلغ أربعين عاما ،و دام نزوله ثلاثة و عشرون عاما،ثلاث عشرة منها قبل الهجرة و عشر سنوات بعدها،و قد أنزل القرآن على مرحلتين[footnoteRef:2]: [2: -يراجع مناع القطان،مباحث في علوم القرآن،منشورات العصر الحديث، دط،1971،ص85.] 

المرحلة الأولى: من اللّوح المحفوظ إلى بيت العزة في السّماء الدّنيا جملة واحدة.
المرحلة الثّانية:نزوله بعد ذلك منجما  من بيت العزة على الرّسول [image: ] مدة ثلاثة و عشرون عاما.
ج- أوّل ما نزل:
تبيانت آراء العلماء في هذه المسألة بسبب تعدد الرّوايات و لذلك اجتهد العلماء في التّوفيق بينها،ولهذا قال القاضي أبوبكر الباقلاني [footnoteRef:3]:" أنّ أول ما نزل من الآيات – إقرأ باسم ربك- و أنّ  أوّل ما نزل من أوامر التّبليغ- يا أيها المدثر- و أوّل ما نزل من السّور سورة الفاتحة " [3: - يراجع عبد الله حشروف،الإيضاح في علوم القرآن،دار هومة، الجزائر،دط،2003،ص35.] 

د-آخر ما نزل:
إنّ ارجح الرّوايات [footnoteRef:4]هي الّتي تقول أن آخر آية أنزلت على الرسول[image: ] هي الآية 281 من سورة البقرة   ( واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله..)إذ عاش بعدها الرسول [image: ] تسع ليال. [4: - يراجع المرجع نفسه،ص 36.] 

2- تنجيم القرآن الكريم:
لا شك أنّ وراء هذا التّنزيل المتدرج لآيات الله على نبيه الكريم حكم كثيرة منها[footnoteRef:5]: [5: - يراجع المرجع نفسه،ص 38-47.] 

أ- تثبيت قلب النّبي[image: ]:
تعرض الرسول [image: ] لحملات شديدة من قبل المشركين تشبه الحرب النّفسية التي نعرفها في عصرنا الحاضر،فيرمونه بتهم باطلة كالسّحر والجنون و الكذب ،فكانت الآيات تتنزل عليه لتخفف عنه و تجدد عزيمته لمواصلة طريق الدعوة ،و من بين الأمور الّتي كانت تواسيه قصص الأنبياء الّذين سبقوه ليتخذهم قدوة في صبرهم و جهادهم.
ب- تسهيل حفظ القرآن الكريم:
من المسلم به أنّ العرب أمة أمية و كانت ذاكرتهم هي المعتمد في حفظ  معارفهم، فكان التنجيم رحمة بهم لتسهيل حفظ القرآن في الصّدور و فهم معانيه ثم العمل به.
ج- التّدرج في تربية الأمة:
جاء الإسلام و العرب على الوثنية و أخلاق فاسدة،و عادات موروثة ،فاقتضت حكمة الله أن يدعوهم أولا لنبذ الوثنية و يدعوهم  لعبادة الله الواحد ،ثم توالت الآيات لتنزع عما علق في قلوب المسلمين الجدد من رواسب الجاهلية حتى استطاع القرآن الكريم تربية جيل جديد مختلف تماما عن جيل الجاهلية،( تحريم الخمر).
د-الإجابة عن الأسئلة:
الأسئلة التي كان يجيب عنها القرآن نوعان:أسئلة خصوم الإسلام كأهل الكتاب و المشركين و هي أسئلة تحد و تعجيز لاختبار صحة نبوة الرّسول [image: ]،و النّوع الثّاني من الأسئلة يوجهها المسلمون رغبة في معرفة حكم الله و التّفقه في الدين.
ه- مسايرة الحوادث:
خلال مسيرة ثلاث و عشرين سنة وقعت حوادث عديدة متفرقة ،فكانت الآيات تتنزل لتصحح أخطاء المسلمين و التّحذير من العودة إليها،كما أنّ القرآن الكريم في المرحلة المدنية كان يفضح تصرفات المنافقين و أهل الكتاب .
و- الدّلالة على إعجازه:
نزل القرآن على امتداد فترة طويلة كان فيها الرسول[image: ]يأمر الكتبة بوضع آية حديثة النّزول في وسط السورة أو في بدايتها،فبهذا لا يوجد في القرآن ترتيب زمني للآيات، و رغم هذا الامتداد الزمني المتمثل في فترة الرسالة و انكساره في الوقت نفسه في ما يتعلق بترتيب الآيات، نجد القرآن محكم السّرد متناسق الآيات و السّور.
3- مراحل جمع القرآن الكريم:
أ- المرحلة الأولى:
 و هي زمن حياة النّبي[image: ] ،فإضافة إلى حفظه في الصّدور ،فإنّ الرسول[image: ] اتّخذ كتبة يكتبون ما أنزل عليه من القرآن مستخدمين في ذلك ما تيسر لهم من أدوات ك جريد النّخل و العظام ... و قد دون الرسول [image: ] كل ما أوحي إليه من القرآن لكنه لم يضعه بين دفتين،بل كان موزعا على تلك الوسائل البدائية،لأنّ الوحي مازال قائما،و تسمى هذه المرحلة بالجمع الأول.و قد نهي الرسول [image: ]  في بداية الوحي كتابة غير القرآن كي يركز المسلمون على كتابة القرآن وحفظه،و كذلك الخشية من اختلاط قول الرسول[image: ] بالنّص القرآني.
ب- المرحلة الثّانية:
بوفاة الرّسول [image: ]  انقطع الوحي فتولى الصّحابة بعد ذلك المحافظة على القرآن،فقرر الخليفة الأول أبو بكر الصديق رضي الله عنه وضع ما دون من القرآن الكريم بين دفتين، فكلف جماعة من الصّحابة و على رأسهم زيد بن ثابت بهذه المهمة،و قد اقترح هذا الجمع عمر بن الخطاب لما بلغت مسامعه مقتل الكثير من حفظة القرآن في معركة اليمامة ضد المرتدين،،و بعد انتهاء مهمة أولئك النّفر من الصّحابة سلموا النّسخة الوحيدة إلى أبي بكر رضي الله عنه، علما أنّه أبقى للصّحابة مصاحفهم الخاصة بهم.و تسمى هذه المرحلة بالجمع الثّاني.
ج-المرحلة الثّالثة:
بعد وفاة أبي بكر انتقل المصحف إلى الخليفة عمر و بعد استشهاده بقي عند ابنته حفصة،وفي أثناء خلافة عثمان رضي الله عنه اتّسعت الفتوحات و تفرّق القرّاء في البلدان و معهم وجوه القراءة الّتي يؤدون بها القرآن ،و هذا الاختلاف في الأحرف إضافة إلى تسرب اللّحن أدى بالصّحابة إلى العودة إلى مصحف الخليفة أبي بكر و أن يَجمعوا المسلمين على حرف واحد[footnoteRef:6]،و أسندت للجنة من أربعة صحابة مهمة  نسخ سبعة نسخ من مصحف أبي بكر مع الاعتماد على لغة قريش،و أمر الخليفة عثمان بحرق جميع المصاحف الّتي يمتلكها بقية الصّحابة [footnoteRef:7].و تسمى هذه المرحلة بالجمع الثّالث. [6: -يراجع مناع القطان،مباحث علوم القرآن،منشورات العصر الحديث،د ط،1971،ص113]  [7: - يراجع عبد الله حشروف،الإيضاح في علوم القرآن،ص140-141.] 

4-ترتيب الآيات و السّور:
أ- ترتيب الآيات:
للآية معاني  لغوية كثيرة في القرآن  بحسب السّياق و منها: المعجزة و العبرة..إلا أنّ معناها شرعا:" هي طائفة من القرآن منقطعة عما قبلها و عما بعدها "[footnoteRef:8] [8: - المرجع نفسه،ص 143.] 

أجمع العلماء على أنّ ترتيب الآيات على هذه الشّكل الّذي بين أيدينا في المصاحف هو أمر توقيفي ،فهذا النّسق المعروف لآيات القرآن كان بتنزيل من الله لجبريل عليه السّلام [footnoteRef:9]. [9: - يراجع المرجع نفسه،ص144.] 

ب- ترتيب السّور:
السورة لغة هي إما من سور المدينة لإحاطتها بآياتها ، و قيل لارتفاعها لأنّها كلام الله تعالى،و السّورة المنزلة الرّفيعة[footnoteRef:10] . [10: -يراجع صلاح الدين أرقة دان،مختصر الإتقان في علوم القرآن للسّيوطي، ط 2،دار النّفائس، بيروت،1987،ص37.] 

 اختلف العلماء في حكم ترتيب السور و انقسمت آراؤهم إلى ثلاثة آراء[footnoteRef:11]: [11: - يراجع مناع القطان،مباحث في علوم القرآن،ص122.] 

= فريق يقول أن ترتيب السّور توقيفي. 
= فريق يقول أن ترتيب السّور اجتهاد من قبل الصّحابة،بدليل اختلاف بعض مصاحفهم في ترتيب السّور.
= و فريق يرى أن  ترتيب بعض السور توقيفي و بعضها راجع لاجتهاد الصّحابة.
و قد رجح بعضهم الرأي القائل بأن ترتيب كل السّور أمر توقيفي كترتيب الآيات[footnoteRef:12]. [12: - يراجع المرجع نفسه،ص125.] 

5- الرّسم العثماني:
أثناء جمع القرآن في عهد  الخليفة عثمان بن عفان رضي الله عنه،سلكت اللّجنة المكلفة بنسخ القرآن طريقة خاصة في الكتابة ارتضاها لهم عثمان،و يسمي العلماء هذه الطّريقة بالرّسم العثماني للمصحف،و قد كتب المصحف برسم مخالف لما هو متعارف عليه من الكتابة الإملائية[footnoteRef:13] و لقد تنازع العلماء في حكم هذا الرّسم. [13: - عبد الله حشروف ،الايضاح في علوم القرآن ،ص150.] 

*-رأى نفر من العلماء أنّ هذا الرّسم توقيفي و نسبوا أحاديث للرّسول [image: ] لا تصح لتأييد مذهبهم، و اعتبروا الرّسم العثماني سرا من أسرار أودعها الله في كتابه تدل على معان خفية دقيقة.
*-ذهب كثير من العلماء إلى القول أنّ الرّسم العثماني ليس بتوقيفي و لكنّه اصطلاح ارتضاه الخليفة عثمان و تلقته الأمة بالقبول فيجب الأخذ به و يحرم مخالفته. 
*- يتفق الفريق الثّالث مع الرّأي  الثّاني القائل بأنّ الرسم العثماني إصطلاح و لكنهم يجوزون مخالفته  و احتج أبو بكر الباقلاني  باختلاف الخطوط التي كتب بها القرآن الكريم ،و انطلاقا من هذا القول يدعو بعض النّاس إلى كتابة القرآن الكريم وفق القواعد الإملائية الشّائعة اليوم حتى يتيسر قراءته و لا يشعر الطّالب بازدواجية المعايير.
أن احتجاج أبي بكر الباقلاني باختلاف الخطوط  ليسوغ جواز الكتابة بغير الرّسم العثماني ليس في محله، فاختلاف الخط تغير في صورة الحرف لا في رسم الكلمة.[footnoteRef:14]،و كما هو معلوم فقد طرأ على الرّسم العثماني تحسينات من أهمها إدخال الشّكل و النّقط. [14: - يراجع مناع القطان،مباحث في علوم القرآن،ص127-130] 

2

image1.png




image2.png




image3.png




