علوم القرآن
المحاضرة الرّابعة
مناهج التّفسير و نقدها
المقدمة
في فترة النّبوة لم يكن هناك انفصال بين المتلقي و النّص القرآني لا من حيث اللّغة و لا  من حيث فهم السّياق التّاريخي للقرآن ،فاللّغة لغتهم و الأحداث و الوقائع  هم أبطالها أو كانوا جزء منها،و إن حدث سوء فهم لدى بعضهم فسرعان ما يقوم النّبي  [image: ] بتصويب فهم المتلقي. 
مع انقضاء عصر النّبوة  اتسعت دائرة الإسلام أكثر  في عصر الصّحابة و التّابعين و ازداد معها سوء الفهم رغم أن العرب ما زالوا محافظين على ملكة لغتهم رغم بدايات انتشار اللّحن،فإنّ عدم معايشة الكثير منهم لنزول القرآن الكريم،أحدث انفصالا بين النّص و سياقه،كأسباب النّزول و النّاسخ و المنسوخ اللذّان يرتبطان بالسّياق التّاريخي و لعل أخطر الانشقاقات التي عرفها المسلمون في ذلك العصر ظهور الفرق و منها الخوارج حينما رفعوا شعار (إن الحكم إلا لله ) فبفهمهم الخاص لهذا النّص  القرآني كفروا الخليفة علي رضي الله عنه الّذي رد عليهم بقوله :كلمة حق أريد بها باطل.
1- معنى التّفسير و التّأويل
أ-  التفسير لغة و اصطلاحا : 
التّفسير  لغة بمعنى الإبانة و الكشف و التّفسير كشف المراد عن اللّفظ المشكل،أما اصطلاحا فهو " علم يفهم به كتاب الله المنزل على نبيه محمد [image: ] ،و بيان معانيه و استخراج أحكامه و حكمه "[footnoteRef:2] [2:  - مناع القطان،مباحث في علوم القرآن ،دط، منشورات العصر الحديث،1971،ص277.] 

ب- التأويل لغة و اصطلاحا:
التأويل لغة مأخوذ من الأول،و هو الرّجوع إلى الأصل،أمّا اصطلاحا فهناك تعريف للمتقدمين ،فتأويل الكلام عندهم هو بمعنى تفسيره و بيان معناه،أما التّأويل عند المتأخرين هو صرف المعنى عن اللّفظ الرّاجح إلى المعنى المرجوح لدليل يقترن به".[footnoteRef:3] [3: - مناع القطان،مباحث في علوم القرآن ،ص278. ] 

2- الفرق بين التّفسير و التأويل
إذا قلنا إنّ التأويل هو تفسير الكلام و بيان معناه، فالتّأويل و التّفسير على هذا متقاربان أو مترادفان
و قيل التّفسير ما وقع مبينا في كتاب الله أو مُعينا في صحيح السّنة  لأن معناه قد ظهر و وضح،و التأويل ما استنبطه العلماء،و لهذا يقال التفسير ما يتعلق بالرواية و التأويل ما يتعلق بالدراية
و قيل التّفسير أكثر ما يستعمل في الألفاظ  و التأويل أكثر ما يستعمل في المعاني و الجمل [footnoteRef:4]. [4:  -  المرجع نفسه،ص280.] 

3- شروط المفسر
أ- صحة الاعتقاد و التّجرد من الأهواء، فالعقيدة  كثيرا ما تحمل ذويها على تحريف النّصوص و الخيانة في نقل الأخبار.
ب- البدء بتفسير القرآن بالقرآن ،فما أجمل منه في موضع فإنه قد فصل في موضع آخر.
ج- أن يطلب التّفسير من السّنة التي هي شارحة للقرآن و موضحة له
د- الرّجوع إلى أقوال الصّحابة فإنهم أدرى بذلك لما شاهدوه من القرائن و الأحوال عند نزول القرآن و لما لهم من فهم و علم و عمل صحيحين
ن- الرّجوع إلى أقوال التّابعين
ه- العلم باللّغة العربية و فروعها
و- العلم بأصول العلوم المتصلة بالقرآن كالنّاسخ و المنسوخ.
ي- دقة الفهم التي تمكن المفسر من ترجيح معنى على آخر أو استنباط معنى يتفق مع نصوص الشّريعة.[footnoteRef:5] [5:  - المرجع نفسه،ص 282 -283.] 

4- نشأة التّفسير و تطوره:
أ- التّفسير في  عهد النّبي [image: ] و أصحابه
إن ّ من المسلم به أن ّالنّبي [image: ] يفهم القرآن جملة و تفصيلا ،و أن العرب  - و منهم الصحابة -الذّين أنزل القرآن بلسانهم يفهمونه إلا أنّ هناك بعض دقائق الأمور قد يستشكل عليهم لتفاوت الفهم .
 كان الصّحابة الكرام يستندون في تفسيرهم للقرآن بهذا العصر على:
= القرآن الكريم:تأتي  بعض آيات القرآن  مجملة المعنى ،ثمّ تتنزل آية ما يفيدها أو يخصصها و يسمى هذا بتفسير القرآن بالقرآن .
= النّبي  [image: ] : إذا استشكل على الصّحابة فهم آية من الآيات رجعوا إلى النّبي [image: ] فهو المبين للقرآن.
= الفهم و الاجتهاد.
بعد وفاة النبي[image: ] انقطع الوحي ،فأصبح الصّحابة مجبرون على الاعتماد على فهمهم و اجتهادهم فيما لا نص فيه،و اشتهر بعض الصّحابة بالتّفسير كالخلفاء الرّاشدين  و غيرهم.
 و الجدير بالذّكر أنّه لم يتم تدوين شيء من تفسير هذا العصر،إضافة إلى أن التّفسير لم يكن علما مستقلا بل كان فرعا لعلم الحديث،و أنّ التفسيرات  المنقولة عن النّبي [image: ] و الصّحابة لا تشمل القرآن كله ،بل بعض الآيات المتفرقة.[footnoteRef:6] [6:  - يراجع  مناع القطان،مباحث في علوم القرآن ،ص 286.] 

ب- التّفسير في عهد التّابعين
كلما ازدادت الفجوة الزّمنية بين عهد النبوة و المسلمين ازداد غموض القرآن الكريم  ،فتصدى المشتغلون بالتّفسير من التّابعين لسد هذه الفجوة. 
اختلف العلماء حول حجية تفسير التّابعين إذا لم يؤثر عن النبي[image: ] ،فمنهم من يراه حجة بشرط أن يكون أولئك المفسرين من التّابعين اجتمعوا على رأي واحد.
 وقد ظل التّفسير في هذا العصر محتفظا بطابع التّلقي و  الرّواية إضافة إلى تبني التّابعين لمصدر جديد  في تفسيرهم - فإضافة إلى أقوال النبي[image: ] و الصحابة- أضافوا  مصدرا آخر و هو الإسرائيليات خاصة مع ازدياد المعتنقين من أهل الكتاب للإسلام. [footnoteRef:7] [7:  - المرجع نفسه ،ص 290.] 

ج- التّفسير في عصور التّدوين:
بدأ التّدوين في أواخر عهد بني أمية  و فجر عهد بني العباس،و كان التّفسير بابا من أبواب الحديث، فلم يكن مستقلا كعلم و لم يفسر القرآن من بدايته إلى نهايته، فكان التّفسير المنسوب إلى النبي [image: ]  وإلى الصّحابة أو التّابعين محط عناية أهل الحديث.
بعدها أتت مرحلة من أفرد التّفسير بالتأليف و جعله علما قائما بنفسه مستقلا عن الحديث،ففسر القرآن وفق ترتيب المصحف .
أعقب اتساع الفتوحات تمازجا حضاريا  بين المسلمين و غيرهم ،فدونت العلوم  و تفرعت و اختلطت علوم الفلسفة بالعلوم النّقلية،و حرصت الفرق الإسلامية على دعم مذهبها ،فتأثر التّفسير بهذه البيئة الجديدة،و أصبح المفسر يعتمد على فهمه الشخصي و بحشو تفسيره بما برع فيه من العلوم،فالبارع في الفقه يكثر من فروع الفقه مثلا  في تفسيره.[footnoteRef:8] [8:  - مناع القطان،مباحث في علوم القرآن ،ص 293.] 

 4- أنواع التّفسير
أ- التّفسير بالمأثور
هو الّذي يعتمد على صحيح المنقول من تفسير القرآن بالقرآن أو بالسّنة أو بما روي عن الصّحابة أو بما قاله كبار التّابعين،ففي هذا النّوع من التّفسير يتوخى المفسر ذكر الآثار الواردة في معنى الآية و لا يجتهد في بيان معنى من غير أصل،و يتوقف عما لم يرد فيه نقل صحيح.
و لما كان التّفسير بالمأثور عماده  الرّواية عن الصّحابة و تابعيهم ،فإن الاختلاف في هذا النوع من التّفاسير قليل ،و ربما الاختلاف فيما بينها يعود إلى إيراد الإسرائيليات و هو مما لا فائدة فيه.[footnoteRef:9] [9:  - المرجع نفسه ،ص 301.] 

ب- التّفسير بالرّأي
 و المقصود بهذا النّوع من التّفاسير هو أن يفسر " القرآن بالاجتهاد بعد معرفة المفسر لكلام العرب و أساليبهم في القول، ثم معرفته للألفاظ العربية، و وجوه دلالتها، و معرفته بأسباب النزول و الناسخ و المنسوخ،و للعلماء في اعتماد هذا المنهج في التفسير موقفان، الأول: يرى عدم جواز تفسير القرآن بالرأي. والثاني: يرى جواز التفسير بالرأي عن طريق الاجتهاد، و المتأمل في حقيقة هذا الخلاف يرى أنه خلاف لفظي لا حقيقي، و بيان ذلك أن الرأي لا يُذم بإطلاق، فهناك رأي محمود، و هو ما استند إلى دليل معتبر، و هذا النوع من الرأي لا خلاف في قبوله بين أهل العلم. و هناك رأي مذموم، و هو ما استند إلى الهوى، و لم يكن له ما يؤيده و يسدده من العقل أو الشرع"[footnoteRef:10]. [10:  - التفسير بالمأثور و التّفسير بالرأي https://www.islamweb.net/ar/article/1634 ] 

5- ترجمة القرآن:
مع اتساع دولة الإسلام و دخول من لا يعرف العربية في دين الله و الرّغبة في القيام بواجب الدّعوة نحو غير المسلمين ظهرت الحاجة إلى ترجمة القرآن إلى لغات أخرى لتقريب القرآن إلى عقولهم، و ترجمة القرآن ليست هي القرآن بتاتا،فالقرآن عربي اللّسان و به يتعبد و به وقع الإعجاز  هو كلام الله.
أ- معنى التّرجمة 
و التّرجمة تطلق على معنيين فهناك " التّرجمة الحرفية و هي نقل ألفاظ من لغة إلى نظائرها من اللّغة الأخرى بحيث يكون النّظم موافقا للنّظم و التّرتيب موافقا للتّرتيب .. و التّرجمة التّفسيرية أو المعنوية و هي بيان معنى الكلام بلغة أخرى من غير تقييد بترتيب كلمات الأصل أو مراعاة لنظمه"[footnoteRef:11]. [11:  - مناع القطان،مباحث في علوم القرآن ،ص 267.] 

ب- حكم التّرجمة
إن اختلاف اللّغات من حيث البنية و طريقة التّعبير تجعل من التّرجمة الحرفية مستحيلة و محرفة لكلام الله [footnoteRef:12] أما بخصوص التّرجمة المعنوية أو التّفسيرية فهناك تفصيل ،ففي حقيقة الأمر هناك اختلاف بين مفهوم الترجمة المعنوية و التّرجمة الّتفسيرية ،" فالتّرجمة المعنوية توهم أنّ المترجم أخذ معاني القرآن من أطرافها و نقلها إلى اللّغة الأجنبية كما يقال :ترجمة طبق الأصل...أمّا التّرجمة التّفسيرية  فهي ترجمة لفهم شخصي خاص،لا تتضمن وجوه التّاويل المحتملة لمعاني القرآن ،و إنما تتضمن ما أدركه المفسر منها"[footnoteRef:13]. [12:  - يراجع المرجع نفسه،ص268.]  [13:  - المرجع نفسه ،ص270-271.] 


5

image1.png




