
 الجمهورية الجزائرية الديمقراطية الشعبية

 وزارة التعليم العالي والبحث العلمي

 -بجاية-جامعة عبدالرحمان ميرة

 كلية الآداب واللغات

 قسم اللغة والأدب العربي

 

 

 

 

 

 

 

 السداسي: الثالث.مطبوعة بيداغوجية موجهة لطلبة السنة الثانية ليسانس نظام ل.م.د 

 

  إعداد الأستاذة:

 معاندي عبلة )أستاذة محاضرة صنف "أ"(

 

 

 

 

 

 

 2025/2026السنة الجامعية: 

 الحديثمحاضرات في النقد الأدبي 
 



 

 

 

 

 

 

 بسم الله الرحمن الرحيم 

 
 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 مقدمة

 



 مقدمة
 

 
 ث

 تجديدولا أحد يماري في أهمية الدور الذي يلعبه النقد الأدبي في تشكيل الوعي 

 الوثيق باطهالمفاهيم  وصياغة الرؤى المعرفية  و تنمية القيم الجمالية والأخلاقية، فارت

من هنا تبرز أهمية  بالأدب  يضعه في الصميم من المشروع الحضاري والمعرفي ، 

ية لمنهجاممارساته وفهم  ي  وتتبع مساراته وتفسير تحولاته استقصاء حصيلة المنجز النقد

عن  تجزأوالمعرفية ، كما تبرز أهمية رصد مراحل تطوره  عبر تاريخه الذي هو  جزء لا ي

تي تها الشكالاتاريخ هذه الأمم ؛ فهو بمثابة عدسة قوية لفهم الذات الحضارية بملابساتها وإ

 ما تؤولونها عخر بكل ما يكتنف هذه العلاقة وما ينشأ عادة ما تحيل إلى طبيعة علاقتها بالآ

   إليه في قادم تشابكاتها وتجاذباتها  على مدار الزمن .  

صل إلى أن ي لقد مرّ النقد الأدبي العربي في تاريخ تطوره الممتد بمراحل متعددة قبل

ذي ر الالعصما هو عليه اليوم، وكان في كل مرحلة من مراحل تطوره ونموه يتأثر بأحداث 

ه من ر فينشأ فيه، ليعود ويؤثر بدوره تأثيرا له أهميته في إحداثيات العصر وكل ما يدو

 نهضةقضايا وإشكالات. والمتأمل في مسار الفكر النقدي العربي منذ ما يعرف بعصر ال

 – اتزالوم –الحديثة إلى يومنا هذا، يلحظ أن حركة التطور التي شهدها هذا الفكر كانت 

 لمثاقفة والاحتكاك مع الآخر والاطلاع على فكره. نتاج ا

ة لثانيضمن هذا الإطار، تأتي هذه السلسلة من المحاضرات الموجهة لطلبة السنة ا

لأدبي انقد ليسانس في الأدب العربي ، لترصد أبرز المدارس والتيارات التي شكلت ملامح ال

 ددة لعرب  من نتاجات  متعالعربي الحديث  ملقية الضوء على أبرز ما قدمه النقاد ا

عربي ي الالخصائص متغايرة السمات ترتبط  بإحدى أهم المراحل التي مر بها  النقد الأدب

بارها  باعتعبر تاريخه الممتد؛ وهي ما بات يعرف بمرحلة  "النقد الأدبي العربي الحديث "

 روجلى الخمرحلة تحول كبرى  في مسار الفكر النقدي العربي ، غيّرت وجهته وحملته ع

رية  التي ة والفكعلميمن إسار التقاليد النقدية المتوارثة ،  كما دفعته إلى مواكبة المستجدات  ال

لرافد لى اراجت في الغرب. وكان من آثار النهضة العربية أن التفت دارسو الأدب العربي إ

ن ذلك ض عمخالغربي فسلكوا المسالك نفسها التي انتهجها الغرب في دراساتهم النقدية، ليت

ة ثر علميع أكظهور اتجاهات نقدية مثلت نقلة نوعية من النقد التقليدي إلى آفاق منهجية أوس

 وتنظيما. 

على هذا النحو، وابتداء من جيل الرواد التجديديين الذين قادوا حركة التحديث الفكري 

والأدبي والنقدي، بدأت معالم التأليف المنهجي ترتسم، رويدا رويدا، فبدأ النقاد العرب 

بدرجات متفاوتة حسب طبيعة الاتجاهات النقدية التي ينتمون إليها والرؤى الفكرية التي 

مسيرة تطورية قوامها التفاعل الحي والمواكبة الحثيثة لما يطرأ على الساحة  ينطلقون منها،

النقدية الغربية من تحولات ومستجدات.  وما اللحظة النقدية الراهنة إلا امتداد عضوي لهذه 

المرحلة الفارقة التي أرست لبنات الوعي النقدي المستجد. من هنا تكتسب هذه المرحلة 

لبيداغوجية بوصفها نقطة تحول حاسمة ومفصلية في تاريخ الفكر النقدي أهميتها   العلمية وا



 مقدمة
 

 
 ج

العربي، لا يمكن تجاوزها، لما توفره من أرضية معرفية وفكرية ومنهجية صلدة يبنى عليها 

فهم تطورات الخطاب النقدي العربي، واستيعاب مرتكزاته النظرية وأسسه الإجرائية 

 والمنهجية. 

اطة الإح هتمام بهذه المرحلة النقدية المفصلية ومحاولةضمن هذه الرؤية، يشكل الا

ة بالماد لمامبأسئلتها المتعددة تحديا علميا وتعليميا، يتطلب من أساتذة المادة ضرورة الإ

ة لتاريخيها االعلمية المقررة، إلى جانب القدرة على الربط الخلاق بين هذه المادة وسياقات

ا مين بهذلمهتليب بيداغوجية وإدراك مقاصدها للدارسين اوالثقافية، وكذلك تيسير فهمها بأسا

يئة اء هالمجال البحثي. لا غرو، هي مهمة شاقة يقع عبؤها على الباحثين المختصين وأعض

عليمية تجال التدريس؛ هؤلاء ملزمون بالاستجابة الواعية والملائمة للتطورات الحاصلة في م

را ا أكثر من أي وقت مضى تحيينا مستمالنقد، هذه التطورات التي أصبحت تفرض علين

اجات ب لحلمعارفنا ومقارباتنا البيداغوجية، بما يضمن تقديم محتوى معرفي متجدد، يستجي

قييم فسير وتل وتالطلبة/ الباحثين في هذا المجال، وينمي فيهم مهارات التفكير النقدي من تحلي

 واستدلال واستنتاج...

زاريا، تمد وتنادا إلى المقرر الدراسي الرسمي المعوانطلاقا من هذه الاعتبارات، واس

 تم تنظيم المحتوى التعليمي للمادة في المحاور التالية:   

 1مدخل إلى النقد العربي الحديث-1

 2مدخل إلى النقد العربي الحديث -2

 النقد الإحيائي -3

 إرهاصات التجديد في النقد العربي-4

 جماعة الديوان-5

 جماعة أبولو-6

 جماعة الرابطة القلمية -7

 النقد التاريخي -8

 النقد الاجتماعي  -9

 النقد النفسي -10

 النقد الواقعي -11

 النقد الجديد -12



 مقدمة
 

 
 ح

ي يثة التالحد تقدمّ هذه المحاور رصدا منهجيا شاملا لأهم الاتجاهات النقدية العربية 

 رين،القرن العشسادت المشهد النقدي العربي منذ أواخر القرن التاسع عشر إلى أواسط 

 د حرصنا. وقوتركز على توثيق وتتبع مسارات النقد العربي في أطواره المتداخلة /المتفاعلة

من  في عرضنا لهذه المحاور التعليمية أن نراعي خصوصيات هذه المرحلة الأكاديمية،

من خلال المواءمة بين الرصانة العلمية، وسلاسة العرض، والوضوح المنهجي، بما يض

، تنمي حددةمتكوينا نقديا متينا قائما على مرتكزات معرفية واضحة وأهداف تعليمية  للطالب

 ا يلي:ل مقدراته على البحث في مجال النقد الأدبي وتوجهها الوجهة الصحيحة، وهذا من خلا

 لفة.لمختاتمكين الطالب من استيعاب مفاهيم النقد الأدبي الحديث والتمييز بين مناهجه -

 .عرفيب بأهمية السؤال النقدي، ودوره الفعال في المشهد الثقافي والمتعريف الطال -

وتمكينه  ديث،تعزيز قدرة الطالب على تحديد الفروق الجوهرية بين النقد القديم والنقد الح-

من  حديثأيضا من التمييز بين مختلف الاتجاهات النقدية التي ظهرت في النقد العربي ال

 نهجية والأسلوبية.حيث المنطلقات الفكرية والم

 الحديث عربيالإلمام بالسياقات التاريخية والثقافية والفكرية التي رافقت نشأة النقد ال-

 باتجاهاته المختلفة.

يرات لتأثتوجيه الطالب نحو قراءة نقدية واعية للمنجز النقدي العربي الحديث في ظل ا -

 الغربية.

لحديث ربي اساهموا في إرساء معالم النقد العتسليط الضوء على أهم النقاد الرواد الذين -

 وتطويره.

ي ترة التالف الكشف عن القضايا النقدية المحورية التي شغلت اهتمام النقاد العرب في تلك -

 أثارت اهتمام النقاد العرب المحدثين.

ل ن يشكأونحن إذ نضع هذا الجهد البحثي بين أيدي الطلبة والباحثين، فإننا نأمل 

ي لعلمإضافة علمية رصينة تثري مكتبة النقد، وتحفز على المضي قدما في دروب البحث ا

عات لبي تطلمل يفي المجال النقدي برؤية نقدية واعية ومتبصرة.   بذلنا ما في وسعنا لتقديم ع

ج ال يحتاا يزم في مسار تكوينهم الأكاديمي في هذا المجال الحيوي، الذي مالباحثين ويساعده

 ي.إلى تضافر الجهود البحثية من أجل تطويره وتعزيز حضوره داخل الفضاء الأكاديم

 

 

 

 



 مقدمة
 

 
 خ

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 المحاضرة الأولى

 1مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث
 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي            

  1الحديث
المحاضرة 

 الأولى

 

 
9 

 مدخل:         

ن لا يجادل أحد في أهمية المفاهيم وضرورتها المعرفية، فهي مرتكز أساس م 

ل لأمثمرتكزات الفهم الصحيح، ولهذا يعد تحديد المفاهيم واستكناه أصولها، المدخل ا

نقدية ة الوالأنسب لمطارحة مختلف الإشكاليات واستيعاب مختلف الظواهر ومن بينها الظاهر

قد ولات حاسمة في العصر الحديث، تحولت على إثرها إلى حقل معرفي معالتي شهدت تح

س، لم النفع، عمتداخل مع علوم ومعارف إنسانية مختلفة: كالفلسفة وعلم التاريخ، علم الاجتما

د النق:" لفاظأاللسانيات.... وعليه، فإن الحديث عن العبارة الاصطلاحية المتكونة من ثلاثة 

قتضي فة ين الحديث عن مناهجه، قضاياه، مقولاته، مساراته المختل"، كما أالأدبي الحديث

ي إلى تقصي تاريخية المفهوم   ومساره التطوري من المعنى اللغوي المعجم-بدءا -منا 

ي، قبل لغربالمعنى الاصطلاحي المستحدث بفعل عوامل المثاقفة والاقبال على ثقافة الآخر ا

 عن صك المصطلح في حد ذاته وربطه بملفوظالتطرق إلى الإشكال المفهومي الناجم 

 "الحديث'، وهو ملفوظ ملتبس يحتاج إلى مراجعة وإعادة نظر.

 النقد: المفهوم والدلالة: -أولا

ليس من »": النقد المنهجي عند العربفي كتابه المعنون" محمد مندور  يقول الناقد

العلم ذاته. والناظر إلى  شك في أن تحديد مدلول المصطلحات العلمية يكون جانبا من بناء

المعنى الذي يقصد إليه من النقد الأدبي، سواء عندنا أو عند الأوروبيين، لا يكاد يتبين حدوده 

 . 1«على وجه دقيق

ت لتي أطرااثية على الرغم من المقدمات التر–والواقع أن النقد العربي الحديث               

 مرتكزا لغربقد استند في مجمله إلى مقتضيات النقد الأدبي القادم من ا-بداياته التأسيسية

مفهوم  قصاءعلى مدارسه ومناهجه، ناهلا من نظرياته وأفكاره، ولعل هذا ما يدعونا إلى است

 نقد في مظانه الغربية قبل النظر في أشكال استخدامه عند العرب. ال

 النقد عند الغرب:-1

إن الباحث عن أصول كلمة النقد في التراث الغربي، سيجد أنها ذات جذر في اللغة   

 اليونانية، ثم عم استعمالها وتداولها في الثقافة الغربية بدلالات عدة هي:

 لذي يتناول الحكم.الحكم: وهو أحد أقسام المنطق ا -1

 القرار القضائي. -2

 ، أي تمييز المرض.2(Criticus) التمييز -3

                                                             
 .10محمد مندور، النقد المنهجي عند العرب، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، ص - 1
، 1النظرية في الفكر الإسلامي والفكر العربي المعاصر، دار الكتاب الجديد المتحدة، ليبيا، طينظر: ناظم عودة، تكوين  - 2

 .109-108، ص2009



المحاضرة      1مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الأولى

 

 
10 

طة التحول وانتقل هذا المفهوم إلى المسرح فصار يدل على: نق (Crisisالأزمة المرضية ) -4

يها تد ففي العرض، أو تدل على الأزمة، أي تلك المرحلة في القصة أو المسرحية التي يم

 ا الوصول إلى حل حاسم.الصراع إلى درجة يتحتم فيه

 (Criticalاللحظة الحرجة، ولحظة التحول في مرحلة المرض ) -5

 بل الميلاد،(كانت مستعملة لدى الرواقيين في القرن الثالث قCriterion معيار، ميزان  ) -6

 ة،في الإنجليزي (Criterium) القالب، مبدأ السبر والتعبير، هكذا تستعمل كلمة -7

لى جعل عالقائم  وئيل كانطوهذا هو مذهب عمان   (Criticismنزعة نقدية أو انتقادية ) -8

 نظرية المعرفة الأساس لكل مبحث فلسفي.

(استعمل هذا المصطلح للمرة الأولى في القرن الثالث Critiqueدراسة النصوص الأدبية) -9

إلى نشاط النحاة  -بالتحديد-قبل الميلاد  لدى الفلاسفة الرواقيين, و كانت اللفظة  تشير  

لمتمثل في التمييز النحوي ، وظلت كلمة) ناقد ( في عصر النهضة تعني النحوي أو بدقة ا

أكثر" دارس النصوص الأدبية" الذي يعنى بتحقيق ما تلف منها ، ويذهب الباحث عبد المالك 

إلى أن هذا المصطلح نشأ في الغرب زهاء عام ثمانين  "مرتاض في كتابه " في نظرية النقد 

هناك ، في صيغة  (le critique للميلاد، وأن أول من اصطنع مصطلح ) وخمسمائة وألف

(في صيغة المؤنث، كان هو la critiqueالمذكر ،صارفا إياه  إلى من يمارس ثقافة النقد أو) 

(، وقد كان يصرف دلالته إلى نحو ما يعني في التأثيل الإغريقي فن  ( Scalignerسكالينيي

 art de juger’l.")1(الحكم 

وكما هو جلي فقد ارتبطت ممارسة الوظيفة النقدية في الموروث الثقافي الغربي         

عرضها، وبية بإصدار الحكم، ليبقى النقد الأدبي في أعم معانيه هو الحكم على الأعمال الأد

ك لنقد تلاكون وتعريف الذوق والتقاليد الأدبية، وتحديد المقصود بالعمل الممتاز، ومن هنا ي

فحسب.  عيوبة التي تزن، وتقيم وتحكم. وخلافا لبعض الآراء، لا يتعامل النقد مع الالعملي

لن  يعفالنقد الحصيف يحدد خاصيات الجودة وخاصيات الرداءة، الفضائل والنقائص وهو لا

 ي.المتأن لحكمالإطراء أو الازدراء، بل يقابل بين مظاهر الإخفاق ومظاهر التميز، ثم يصدر ا

 :أما عند العرب  -1

يحيلنا الجذر اللغوي لكلمة )نقد( في المعاجم العربية إلى مهمة معيارية، تتركز في        

 التنقادونقد تمييز الجيد من الرديء والحكم عليه، ذلك أن هذه الكلمة في أصلها اللغوي )ال

 ت عديدةجالاموالانتقاد( تعني تمييز الدراهم وإخراج المزيف منها. وقد استعملت الكلمة في 

 ظلت تدور حول هذا المعنى العام.

                                                             
 .25، ص2010عبد الملك مرتاض، في نظرية النقد، دار هومة للطباعة والنشر، الجزائر،  - 1



المحاضرة      1مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الأولى

 

 
11 

بالفعل، لقد ارتبط أصل المصطلح عند العرب بصناعة الصيرفة، لكنه ارتبط كذلك  

بمجموعة من المعاني الضرب أو النقر بالإصبع، الاعطاء، اختلاس النظر، العيب 

تولد  والاغتياب...  ومن هذه المعاني اللغوية  ولا سيما المعنى  الأول ) تمييز الدراهم (

المعنى الاصطلاحي للنقد  وهو تمييز جيد الكلام من رديئه،  ومن الصعب تحديد أول من 

استعمل اللفظة بمدلولها الاصطلاحي لأن النقاد العرب القدامى عرفوا النقد  معنى وممارسة 

و لم يعرفوه مصطلحا وإنما كانوا يعبرون عن مدلوله بعبارات أخرى  كقولهم  العلم  بالشعر 

ابن سلام الجمحي  وبهذا المعنى استعملها  جمهور الكتاب والعلماء  مثل   1اعة الشعروصن

وغيرهم ، وقد كان هؤلاء وغيرهم  يقيمون ويوظفون مفهومه على   قتيبة والجاحظ وابن

أساس العلم بالشيء والحذق به ،والبراعة في المعرفة ، والدقة في الإدراك ، يقول ابن سلام: 

وللشعر صناعة وثقافة يعرفها أهل العلم ، كسائر أصناف العلم والصناعات، منها ما تثقفه 

ومن ذلك  ، ومنها ما تثقفه اليد ، ومنها ما يثقفه اللسان)...(العين ، ومنها ما تثقفه الأذن 

الجهبذة بالدينار والدرهم لا تعرف جودتهما بلون ولا مس ولا طرز ولا وسم ولا صفة، 

  2ويعرفه الناقد عند المعاينة...  

ولئن ذهب بعض الباحثين إلى أن قدامة بن جعفر هو أول من استعمل لفظة النقد 

ولم أجد أحدا وضع في »...ي المحدد في كتابه المعنون نقد الشعر وفيه يقول: بمدلولها العلم

نقد الشعر وتخليص جيده من رديئه كتابا ...أما علم جيد الشعر من رديئه، فإن الناس يخيطون 

مثل إدريس -، إلا أن باحثين آخرين «في ذلك منذ تفقهوا في العلوم فقليلا ما يصيبون

استعمل الكلمة بعد أن أصبحت متداولة على ألسنة الشعراء »امة يعتقدون أن قد-الناقوري

 . 3«والعلماء والمتأدبين في القرن الثالث والنصف الأول من القرن الرابع للهجرة

مهما يكن من أمر، فقد ظل ورود كلمة النقد في تلك المراحل من تاريخ الأدب العربي 

قدي محدود بحدود ما يوجبه فعل التمييز في دائرة الدلالة الاصطلاحية المعبرة عن سياق ن

الذي هو جوهر العلاقة اللغوية والدلالية بين الناقد والمنقود، ومن اللافت أن هذا الاستخدام 

الاصطلاحي قد استمر حتى العصر الحديث، مؤكدا رسوخ العلاقة الدلالية بين" النقد" 

فن دراسة النصوص »لنقد بأنه و"التمييز"، ومن ذلك ما يورده الناقد محمد مندور معرفا ا

. وغير بعيد عن هذا المعنى الاصطلاحي، يستعرض الناقد محمد غنيمي 4«وتمييز الأساليب

أولا على الكشف عن جوانب »هلال المفهوم الحديث للنقد الأدبي معتبرا أن جوهره يقوم 

. ثم يأتي بعد النضج الفني في النتاج الأدبي، وتمييزها مما سواها عن طريق الشرح والتعليل

                                                             
 ,369، ص1982دار البيضاء، إدريس الناقوري، المصطلح النقدي في نقد الشعر، دار النشر المغربية، ال - 1
 .136، ص2014، دار الكتب  العلمية، لبنان، 1جلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ج- 2
 .370، ص المرجع نفسهإدريس الناقوري،  - 3
 محمد مندور، في الميزان الجديد، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  - 4



المحاضرة      1مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الأولى

 

 
12 

أما الناقد فيذهب في كتابه المعنون الأدب ومذاهب النقد فيه إلى أن  1«.ذلك الحكم العام عليها

فن يتوصل به إلى فهم النص الأدبي وتذوقه وتحليله وتمييز مواطن الحسن والقبح في »النقد 

باقه على معانيه وألفاظه، في صوره وأساليبه، في عواطفه وأخيلتهـ في صدق قائله وانط

 2«مشاعره، ثم مقارنته بغيره من النصوص وتقدير درجته بما تفتضيه أصول هذا الفن

ا اكل فيموتتش وكما هو جلي فإن هذه الاجتهادات التعريفية الحديثة تتقارب في نتائجها 

سمه، قد ابينها غير مبتعدة عن جوهر المعنى اللغوي الأساسي الذي استعار منه مصطلح الن

أن  ادها، وهو ما يقودنا إلى نتيجة هامة مف-في النطاقين الغربي والعربي على حد سواء

ا مييز ومالت دبي في أصل دلالته يحمل مهمة معيارية بما أنه يحيل إلى معنىمصطلح النقد الأ

 لذي درجحي اارتبط به من معاني الحكم، الفحص، التقويم، التقييم .... وهو المعنى الاصطلا

 عليه الدارسون ردحا غير قصير من الزمن.

 :حول صفة الحديث-3

النعتي" النقد الأدبي الحديث"  لا يكتمل الحديث عن المفهوم الاصطلاحي للمركب  

 محمد هاهنا موقع الصفة، يقول الباحث–دون الوقوف على معنى كلمة الحديث التي تتخذ 

لحديث أنه اإن وصف النقد ب»حسن عبد الله في كتابه المعنون مداخل النقد الأدبي الحديث: 

د الذي جديلمصدر الأضافه المترجمون والمثقفون بالثقافات الغربية من العرب ليدلوا على ا

م"، لقدياأخذوا عنه، وليضعوا هذا النقد الحديث في مقابلة أو تعارض مع "النقد العربي 

 . إنو"النقد )الغربي( الحديث" من اختلاف يمس جوهر فكرة النقد، ومناهجه، وأهدافه

عن ذا هتلف مصطلح النقد الأدبي، مأخوذ عن أصل يوناني معناه: الحكم، أو التفكير، ولا يخ

يظهر  تلافمعنى كلمة نقد في المعجم العربي، فهي بمعنى التمييز والحكم أيضا، ولكن الاخ

 في:

 التكوين الثقافي، الفلسفي، الاجتماعي الذي يستند إليه الناقد. -أ

، كما لالهاالأنواع الأدبية التي يتخذها الناقد "وثائق" يستقرئ أفكاره وأحكامه من خ -ب

 يتخذها مادة لتطبيقاته.

الاستمرار المعرفي المتنامي، عبر جدلية ثقافية تبحث عن الجديد، وتتقبله وتستثمره، ثم  -ت

 .3«تتجاوزه بارتياد معرفي جديد ...وهكذا...

                                                             
 .9، ص1997الأدبي الحديث، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر، د ط، محمد غنيمي هلال، النقد  - 1
 .96، ص1954، 1رشيد العبيدي، الأدب ومذاهب النقد فيه، مطبعة التفيض، بغداد، ط- 2
، 5200محمد حسن عبد الله، مداخل النقد الأدبي الحديث، الدار المصرية السعودية للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة،  - 3

 .15-14ص



المحاضرة      1مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الأولى

 

 
13 

ويبدو أن هذه النقاط المشار إليه أعلاه، هي مكامن القوة التي تلازم النقد الغربي 

اصرا بجملة من نقاط الحديث وتضمن تفوقه على النقد العربي الذي ظل محصورا ومح

الضعف لعل أهمها : التركيز على الجانب اللغوي البلاغي  دون غيره من الجوانب،  

التجزيئية وعدم الاهتمام بالتشكيل  ،شعر دون غيره من الأنواع الأدبيةالاقتصار على ال

الشامل لمكونات القصيدة الذي يمكن أن يعزى إلى انحسار الوعي النظري و تضاؤل الوعي 

لعلاقة بين الابداع الأدبي والمجتمع وغيرها من النقاط التي ارتأى الباحث محمد حسن عبد با

حسب رأي  الباحث -الله توصيفها بعوامل النضوب أو الجمود الإبداعي / النقدي التي يعمقها  

نضوب  وجمود في التطور الاجتماعي ، ونظم الحكم التسلطية المتوارثة، »وجود -دائما 

ساق الطبقية، وإلقاء المقاليد لعناصر أجنبية لعدة قرون تصلبت فيها شرايين وتحجر الأن

 .1«الحياة العربية

والحاصل مما سبق قوله أن صفة الحديث ليست صفة نابعة من صميم النقد العربي 

المنعوت بها، أو لنقل ليست نابعة من عمق التجربة النقدية العربية التي تصبو إلى التغيير 

جاوزة القديم في وعيه وقيمه ورؤاه ، بقدر ما هي صفة طارئة عليه ، بالنظر إلى والتجديد وم

أن عملية التحديث في العالم العربي استندت إلى معايير منبثة أصلا من التجربة الحضارية 

الغربية ، يقول عبد الله إبراهيم:.* اقترنت ولادة العصر الحديث مع الممارسة الغربية في 

والاجتماعية  ؤسسة الدولة بركائزها الاقتصاديةو الاكتشافات الجغرافية، ومميادين المعرفة 

ومن الواضح أن صفة الحديث التصقت بالمضمون الأيديولوجي الذي  .والعسكرية والسياسة

أشاعته الثقافة الغربية بما يوافق منظورها، ويترتب ضمن الأفق العام لتصوراتها، فيما 

 2«.يخص العالم والانسان

كانت صفة الحديث أقدم في الظهور من مصطلح الحداثة، فإنها باتت صفة  ولئن

ملازمة له في النطاق الغربي،  وضمن هذا المساق يمكننا القول* إن الحداثة حركة فكرية 

حديثة وشاملة كرؤية جديدة للعالم، آذنت بميلاد نظام معرفي جديد في أوربا، وأنزلت  العقل 

عرفية الوحيدة في إدراك العالم الطبيعي والاجتماعي، وتكريس منزلة السلطة المرجعية الم

الإنسان هدفا نهائيا للتحرر والتقدم، وكأنها ثورة تتجه صوب التجديد وإلغاء القديم ، عنوانها 

العقل القاطع للصلة بينه وبين الماضي البالي ، كما يصوره أصحابها ، آخذا طريقه نحو 

، وبهذا المفهوم الذي يحيل إلى القطيعة مع الماضي 3«التحديث في شتى مجالات الحياة.

بتراثه وتقاليده، انتقلت الحداثة إلى سياقنا العربي ، وتوافقت مع ما يحمل عصرنا مع شعور 

                                                             
 .15المرجع نفسه، ص  -  1
عبد الله إبراهيم، المركزية الغربية )إشكالية التكون والتمركز حول الذات، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، - 2

 .15، ص2003، 2ط
 .30، ص2011، 1بوزبرة عبد السلام، طه حسين ونقد الحداثة، جداول للنشر والتوزيع، لبنان، ط - 3



المحاضرة      1مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الأولى

 

 
14 

بالانهزام، وعقدة النقص في مواجهة الآخر، والتي حاول الكثيرون ربطها بالموروث القديم 

والبحث عن كل ما هو جديد يتوافق مع روح للأمة، ومحاولة الثورة عليه والتخلص منه، 

 1.العصر العلمي والمادي،  ويوافق الإيديولوجيات الوافدة على عالمنا الإسلامي

 

 

 

 

 

 

                                                             
 .9، ص 2017علي محمود علي العمري، المحصل في فلسفة الحداثة، دار النور المبين، الأردن،  - 1



 

 
15 

  

 

 

 

 

 

 

 

 المحاضرة الثانية

 2الحديثمدخل إلى مفهوم النقد الأدبي 
 

 

 

 

 

 

 

 



 المحاضرة الثانية 2مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 

 
16 

 النهضة العربية وحركة البعث الأدبي:

 مدخل:

شكالية ا بإيبدي الكثير من الباحثين العرب في الفكر والأدب والنقد اهتمامًا مركزيً 

نت ، وكوالمشروع التحديثي العربيالنهضة العربية لكونها نقطة تحوّل حاسمة صاغت مسار 

ي حضارالإطار السوسيو ثقافي والمعرفي الذي تعزي إليه الكثير من إشكالات الواقع ال

يث ا )من حياتهالعربي، لهذا ليس مستغرباً أن تعود قضية النهضة بأسئلتها المعقدة وبكلّ حيث

ضوي لنهيخ للمشروع االمؤشرات، الميكانيزمات، النتائج...( كلمّا جرى الحديث عن التأر

  عدة.العربي بتعثراته وآفاقه، ولا يخرج المبحث النقدي العربي الحديث عن هذه القا

اء الآر منذ بداية القرن الماضي وحتى اللحظة الراهنة، لم تتوقف الاجتهادات ولا

للإجابة عن سؤال النهضة، فثمة عشرات المتون ومئات البحوث، التي انشغل 

ت تعددمبادئ النهضة، ودراسة شروط التقدم ـ اختلفت فيها الرؤى و باستقصاء  أصحابها

لي المتعا نظيرالمناهج وتنوعت الاجتهادات، ما بين الابستمولوجيا والايدولوجيا، ما بين الت

ً على الأجيال، بعد أن هز والتفكير الواقعي في مت التجارب ما بقي السؤال قائماً، مفتوحا

ها ي الوصول إلى تحقيق تطلعاتها، سواء بسبب تجريداتوأخفقت المحاولات العربية ف

 أم أحلامها العائمة، أم لعجز في قدراتها الذاتية.  النظرية

 حول مفهوم النهضة:أولا: 

أن توجيه الأشياء الإنسانية يعني أولا تعريفها، وفي التاريخ  مالك بن نبييرى المفكر 

منعطفات هائلة خطيرة يتحتم فيها هذا التعريف؛ والنهضة في العالم  العربي الإسلامي إحدى 

صل التاريخ إلى مثل تلك المنعطفات المفصلية لأنها تشكل لحظة فارقة بين عهدين .وحينما ي

إنه يصل إلى  المنطقة التي تتصل فيها نهاية عهد ببداية من دورة الحضارة، فهذا المنعطف 

وهكذا حين  ،1شرق البساممعهد آخر .ويتجاوز فيها ماضي الأمة المظلم  مع مستقبلها ال

نتحدث عن النهضة نحتاج أن نعرفها في ضوء دلالات المصطلح في اللغة العربية قبل أن 

 نستكشف المفهوم في سياق شرطه التاريخي  .

 

  النهضة لغة: -1

أن لفظة النهضة هي الترجمة العربية الأكثر تداولا وانتشارا  -بداية–لابد من التذكير 

التي تعني في دلالتها اللغوية الانبعاث والولادة من (Renaissance)للمصطلح الغربي

                                                             
ينظر: مالك بن نبي، شروط النهضة، تر: عبد الصبور شاهين، عمر كامل مسقاوي، دار الفكر للطباعة والنشر  - 1

 .79، ص1986والتوزيع، دمشق، 



المحاضرة  2مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الثانية

 

 
17 

جديد، وكما أشرنا إليه سابقا، فإن لهذا المصطلح أبعاده وحمولته التاريخية الثقافية 

أما النهضة فتعني في لسان العرب: النهوض البراح من الموضع،  والاجتماعية والسياسية. 

نه، وارتفع عنه إلى العدو: أسرع إليه والقيام عنه، نهض ينهض نهضا ونهوضا: قام من مكا

يحاربه، وأنهضته أنا فانتهض، وأنهضته أي حركته للنهوض، واستنهضته لأمر كذا: إذا 

أمرته بالنهوض له وناهضته إذا قاومته ...ونهض النبت إذا استوى ... والنهضة الطاقة 

في جبل وهو والقوة، وأنهضه بالشيء قواه على النهوض به.... وطريق ناهض أي صاعد 

. 1النهض وجمعه نهاض ...ومكان ناهض مرتفع، والنهضة بسكون الهاء العتبة من الأرض

وكما هو جلي، فإن هذه الدلالة اللغوية تحيلنا إلى حركية النهوض وفاعليته أو لنقل دلالة 

 الشروع في فعل ما والاضطلاع بالأمر والقيام به.

 :النهضة اصطلاحا-2

 : الانبعاثكلمة النهضة عدة مضامين حسب سياقات ورودها، فيقصد بهاتحمل                 

الإحياء واليقظة والتقوية، والصحوة، والتحديث والتقدم والتجديد والفاعلية الحضارية والبعث 

عام يمكن القول: إن النهضة من ناحية التعريف الاصطلاحي، هي ارتقاء  الحضاري، وبشكل

ف إلى حال تحرك ونهوض. ذلك أنها تعني أساسا التغيير كيان مجتمعي من حال جمود وتخل

الجذري الشامل للهياكل الأساسية لهذا الكيان، وبنيته الإنتاجية، وعلاقاته الاجتماعية، فضلا 

ينبع من ذاتيته، دون أن يعني هذا انقطاعا   عن نظم القيم والمعتقدات السائدة فيه، تغييرا 

...، ولا ينفصل هذا التعريف الاصطلاحي عن 2ى مطلقا عن أي تأثر بخبرات نهضة أخر

التعريف التاريخي الذي يعني في التجربة الأوربية الانتقال من العصور الوسطى إلى 

العصور الحديثة، بما يعنيه هذا من تغير كياني جذري طال جميع جوانب الحياة المعنوية 

 والمادية. 

وكما هو جلي من خلال هذا التحديد الاصطلاحي، فإن عصر النهضة مصطلح    

لى دل عتاريخي يطلق على فترة الانتقال من العصور الوسطى إلى العصور الحديثة، كما ي

هي وربا. وأائر سالتيارات الفكرية والثقافية التي ظهرت بداية في إيطاليا لتنتشر بعد ذلك في 

سلطان ام بة تقضي التحرر من سيطرة الكنيسة والإقطاع والاهتمعصر المناداة بمفاهيم جديد

 الفكر المادي. 

 أما عربيا فالأمر يختلف، حيث يطلق مصطلح النهضة على جملة التطورات التي

لعربية اطور عرفتها بعض الأقاليم العربية كمصر وبلاد الشام وتونس، على ما بين بيئات الت

 ما يؤكد ذلك اختلاف القراءات:من تفاوت في مواقيت النهوض. ـمثل

                                                             
 .358-357، ص1997، 2إحياء التراث ومؤسسة التاريخ العربي، ط، دار 15أحمد ابن منظور، لسان العرب، ج - 1
 458، ص2012مجدي حماد، ثورة مصر مشروع نهضة عربية، دار النهضة العربية، بيروت،  - 2



المحاضرة  2مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الثانية

 

 
18 

 بدايات النهضة: معرفة الآخر:ثانيا:

 حملة نابليون بين التضخيم والتفكيك.-1

 القراءة الأولى:-أ

ية ية والعربفي الكثير من الدراسات الغرب –تاريخيا  –ارتبطت بداية النهضة العربية 

ويذهب العديد من (، 1801-1798سنوات ) 3بحملة نابوليون على مصر، التي دامت 

ضخم  ردّ فعل إلى أنّ حملة نابوليون " أحدثت –أو التنويرية  –المهتمين بالحركة النهضوية 

ود" ي داتمخّض عنه انقلاب واسع النطاق في الكيان العربي"، حتى أن الباحث " حامد حفن

م الذي يلقديعدهّا بمثابة العصا السحرية التي أيقظت الشعور في الشّرق إلى خلع اللباس ا

 مشرقوكانت تحياه مصر في ظلال العصور الوسطى وارتداء ذلك اللباس الجديد الذي جاء 

 هذه الحملة..."

 إنّ التفوق العسكري الفرنسي، فضلاً عن التفوق العلمي والتنظيم الإداري

ي فهمت والتشريعي... وغيرها من منجزات الحادثة الأوروبية، كلّ هذه المعطيات إذن سا

ن طت محي العربي أمام تخلفّه للمرة الأولى، في حدةّ معرفية، جذرية، حادةّ وضع الوع

 حضور الاحتلال الفرنسي مرآة تكتمل فيها معرفية الوعي بحدوده الذاتية.

حدثت أإذن، بعد الركود الحضاري الذي عمّ المنطقة العربية في العهد العثماني 

 المؤرخ ؤكدهيى بقية البلاد العربية، كما الحضارة الأوروبية تنساح في جنيات مصر ومنها إل

ى فقد ظلّ حتلال الفرنسي في مصر أثر ا لا يمح: " لقد ترك الا(Elgood)الجود الإنجليزي 

ة هيمنمالمصريون يعجبون بنابليون بعد خروجه من ديارهم، وظلت طرق الإدارة الفرنسية 

 .."مصر.لطبقة المستديرة لعلى حكومة مصر، وظلتّ عادات التفكير الفرنسية تسيطر على ا

 عربيةلقد شكّلت " صدمة الآخر" من هذا المنظور " قناعة عند النخب الطليعة ال

ر، إلا نكسامؤداّها " أنه لا سبيل إلى مجاوزة التخلف ومحو الشعور المؤرق بالهزيمة والإ

 ياطفبمعرفة أسرار تقدم ذلك الأخر الذي انطوى التعامل معه على نوع من التضاد الع

 والفكري متعدد الأبعاد..."

 النفور وامهقبالفعل، لقد امتزج التطلع إلى معرفة الأخر والانبهار به وتقليده شعور مضاد 

 الإضافةبية، الخوف والتوجس )بسبب الطبيعة الاستعمارية للتواجد الأوروبي في البلاد العرب

رية ارات فكني خيالعربية إلى تبإلى الوازع الديني...(، وهذا الأمر الذي حداّ بالإنتلجانسيا 

 ات عدةّتجاهوايديولوجية متباينة لا تزال تمارس تأثيرها إلى يومنا هذا، وهذا تحت مظلة ا

 يون...(يساربدوال عدةّ )التوفيقيون، الإصلاحيون، الإحيائيون، المسلمون، العلمانيون، ال

 القراءة الثانية:-ب



المحاضرة  2مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الثانية

 

 
19 

يرى بعض الباحثين العرب المعاصرين من منطلق تفكيك الخطاب الاستعماري   

أنّ المثقفين العرب عمدوا إلى تضخم دور حملة نابوليون، ويعود  –وإعادة تفسير النهضة 

"غياب النقد التاريخي واهمال  ، إلى عدة عوامل من بينها:براهيمإعبد الله كما يؤكد  –ذلك 

تستخلص من وقت لآخر القيم المعرفية من الأحداث التاريخية، المراجعة الدورية التي 

متثالي لمقولات أشاعتها اللجوء إلى النتائج السهلة والسريعة، بالإضافة إلى الهوس الذهني الا

. إنّ التركيز على حملة نابوليون وتبجيلها هو حسب 1الثقافية الغربية المتمركزة حول ذاتها"

لاستعمارية ولخطابها في وصف الظواهر الأدبية والفكرية، بينما نفس الباحث، امتثال القوة ا

قصّر أمر الحملة وطابعها العنيف والاستيطاني لم يكن من شأنه أن يسمح لـ " الحداثة" بمد 

 جذور لها في مصر."

ة د من جهضخّم من جهة دور الحملة الفرنسية، لكنه قزّم واستبع -إذن –هذا الخطاب 

لترجمة ، وافي بلورة ملامح النهضة العربية، ذلك أنها عرفت الطباعة أخرى دور بلاد الشام

ل لقد . بالفعنسيةوالمدنية، والتثاقف مع الآخر/ الغرب، قبل حوالي قرنين من بداية الحملة الفر

با، بين أوروبية كانت ثمة علاقات سياسية وثقافية أكيدة بين الشوام المسيحيين الناطقين بالعر

كز ن ترمبكرة بين المراكز المسيحية في حلب ولبنان. وفي كلا البلدي وقد نشأت علاقات

عددها  لتي كانا، االنشاط الثقافي في الأديرة والمعاهد الدينية إضافة إلى المدارس التابعة لهم

عهد الم في تزايد مستمر )...(. كان كثير من رجال الدين الموارنة في لبنان يدرسون في

في  اشتهر منهم كثيرون، ترجموا من العربية عددا من الكتبالماروني في روما، وقد 

ي الت التاريخ واللاهوت والأدب. وكانت اللغات الأوربية تدرس في العديد من المدارس

 أسست لبنان.

مكن ي، لا ويلخص " عبد الله ابراهيم" إلى أن حملة نابليون " حدث تاريخي شأن غيره

 ..."اريخله حدثا استثنائيا ومتفردا في مسار التتحميله بقيم ثقافية وحضارية خاصة تجع

 :جهود محمد علي وخلفاؤه-2

" إلى مصر مع الحملة التي أرسلتها الدولة العثمانية إلى مصر محمد عليلقد وفد "

أن محمد علي ، ولقد استطاع 1805لإخراج الفرنسيين منها، ثم انتدب واليا على مصر سنة 

تشييد البناء الجديد لمصر الحديثة، وقد بدأ ذلك بتكوين جيش  يستأثر بالحكم ليبدأ بعد ذلك في

)تأسيس مدرسة حربية المدادية وإرسال بعوث عسكرية إلى فرنسا وإيطاليا(، وكذا إنشاء 

المستشفيات ومدارس الطب، كما أسس مطبعة بولاف التي كانت تقوم في ذلك الوقت بطبع 

عثات علمية من الطلاب المصريين إلى صحيفة الوقائع المصرية، كما أوفد محمد علي ب

                                                             
 . 15، ص 2013، 1عبد الله إبراهيم، السردية العربية الحديثة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط  -  1



المحاضرة  2مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الثانية

 

 
20 

أوروبا )فرنسا خاصة(، وقد شكلت أولى هذه البعثات النواة الأولى التي على أساسها نظمت 

 .المدارس الحديثة

وكان من أهم طلاب هذه البعثات " رفاعة الطهطاوي" صاحب كتاب " تخليص  

كان سلوك محمد علي »، . على هذا النحو1834الإبريز في تلخيص باربز " الذي صدر عام 

في مجال السياسة المدنية وإصلاح الحكم، وسلوك الطهطاوي الموازي له في مجال الفكر 

والثقافة مؤشرين قويين على بدء مسار إصلاح يجعل من النهوض بالبلاد وتغيير أحوالها 

 موضوعه الأثير، وهذ النشاط المصلح هو مل تم تعريفه وجرت الإشارة إليه بمصطلح جديد

على العرب والمصريين تلك الأيام هو مصطلح النهضة الذي حمل الدلالة على ديناميكية 

 1.«غير معهودة خلال العصرين المملوكي والتركي السابقين 

مه " )دام حكاسماعيل عملية التحديث، خاصة منهم "  محمد عليوقد أوصل أحفاء 

يدت ضوره في مصر، كما تزا( وقد تزايد في عهده النفوذ الغربي وح1879إلى  1863من 

(، كما ر...حركية التشييد والبناء والإصلاح )إقامة المصانع، بناء المدارس، تشييد الجسو

 ازدهرت في عهده حركة التأليف الفكري من طبع وترجمة وتأليف وحرية فكر وصحافة

 ومسرح...

، 1881 ويمكن الإشارة في هذا السياق إلى دور الثورة العرابية التي انطلقت سنة

ثم  والتي جعلت الشعب المصري يستيقظ لشخصيته )بروز مفهوم القومية العربية(، ومن

 ماعية.م الاجتفاهيكانت الثورة العرابية نقطة الانطلاق في تغيير المفاهيم السياسية وتعديل الم

من  ا ثلةبية على الحياة الفكرية والثقافية لمصر، لتساندهاوقد أثرت الثورة العر

 .يرهموغ جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، قاسم أمينالمفكرين ورجال الإصلاح منهم: 

 تفاعل الأدب والنقد مع شروط النهضة:-3

عالم ملقد امتدت الحركة النهضوية إلى ميداني الأدب والنقد، لترسم وتصوغ أهم 

كيد ول التأالق كالات المسار الأدبي والنقدي في مرماه التحديثي، ولعله من ناقلواتجاهات وإش

وإن اشتركت  على التباين والتفاوت الذي عرفته الكتابات الأدبية والدراسات النقدية آنئذ،

 جميعا في التأرجح بين عاملي: الثقافة الغربية والتراث العربي الإسلامي. 

فقد ظل هذان العاملان منذ نهاية القرن التاسع عشر عاملي بالنسبة لحقل النقد الأدبي، 

الذي اختزل سيرورة الفعالية  -استقبال الآخر -في كتابة  سعد البازعيكما يؤكد  –شد وجذب 

النقدية العربية، حيث يقول : " ضمن الاشتغال بالبلاغة في أوّل الأمر بوصفها الأداة 

                                                             
-56، ص2018، 1(، لندن، طKutub Ltd -Eقويدري، مفهوم التراق في النقد العربي الحديث، دار ) محمد الطيب - 1

57. 



المحاضرة  2مدخل إلى مفهوم النقد الأدبي الحديث

 الثانية

 

 
21 

ي الموروث الغربي فيما يتصل بتلك الدراسة، إلى الرئيسية لدراسة الأدب والامتداد الطبيع

الانفتاح التدريجي والمتزايد، عبر العقود المتعاقبة، على الثقافة الغربية وتبني تياراتها 

ومدارسها ومفاهيمها النقدية، تمتد قصة النقد العربي الحديث في توتر متصل يشغله الحنين 

ية، حينا، وتغريه الحداثة الغربية، وما إلى الموروث، وما يتضمنه من محافظة على الهو

 يلوح فيها من تغيير ومواكبة حينا آخر".

 يث لمأما فيما يخص الأدب، فيرى الباحث حفني حامد داود " أن فجر العصر الحد 

ه ا بعدّ سبوقً يعرف تجديداً في الأدب الحديث، " ذلك لأنّ التطور الأدبي لابد من أن يكون م

الترجمة، مرحلة النقل و -/1وتتلخص هذه المراحل على الترتيب:  مراحل يتم بعدها التطور

 والإيداع. مرحلة الخلق -4مرحلة النصبح والتمثل الفني،  -3مرحلة الجمع والاستيعاب،  -2

 سجن وهو ما لم يجتمع في فجر النهضة العربية، حيث ظل الأدب ).... وشعرا( يدور في

 الصناعة اللفظية والهرجة اللغوية.

ة، لعرابياتبلورت الوثبة الأولى نحو التجديد حسب نفس الباحث مع ظهور الثروة وقد 

صيل م الأحيث برز رواد للشعر وقد امتلئوا حماسًا لبحث واستعادة الشعر في رونقه القدي

شبه ية أالذي عرف به في عصور الزاهرة من الجاهلي إلى العباسي " وقد كانت ثورته الفن

مصرية ة اللعرابية التي كانت في حقيقتها وسيلة لاستعادة الشخصيبردة فعل لهذه الثورة ا

 .محمود سامي الباروديالمتحررة من كل تأثير أجنبي" وقد كان رائد هذه الحركة 

مجددة ية ال" وقد جاء بعد حركة البعث التي أحياها البارودي حركة المدرسة الكلاسيك

ء عراء التطوريين، وقد كان هؤلا، فحركة الشأحمد شوقيالتي تزعمها أمير الشعراء 

 ياء إلىالإحوالشعراء أشبه بالقنطرة التي سار عليها الشعر العربي الحديث من مرحلة البحث 

 مرحلة الخلق والتجديد".

 



 

 
22 

 

 

 

 

 

 

 

 

 المحاضرة الثالثة

 النقد الاحيائي
 

 

 

 

 

 

 

 



 المحاضرة الثالثة   النقد الاحيائي                                       

 

 
23 

 مدخل:

كرية والف لقد شكل الاتصال بالحضارة الغربية والاستفادة من بعض منجزاتها المادية

ة لنهضإلى جانب الاستدعاء التراثي في سبيل الحاضر بالماضي التليد ،  أهم ما ميز ا

و في هنما العربية، ويبدو أن فعل استدعاء التراث الذي هيمن على حركة النهضة العربية إ

أمام  ضد ثقافة الآخر، وخوف حضاري من الذوبان والاضمحلال فنحنآلية دفاعية الأساس 

لهوية بت ارد فعل ثقافي من نوابغ رجال النهضة  هدفه الأسمى وغايته المثلى التمسك بثوا

ى الرد علونية الثقافية  و بعث مشاعر القومية العربية للوقوف في وجه سياسة التتريك العثما

بتردي  صلة لثقافي والاجتماعي المتقهقر ، وهو ليس غير ذيالتحدي الغربي وتدارك الواقع ا

 افما كان منه اك ،الوضع اللغوي والأدبي ...هذا كله شكل تحديا كبيرا أمام النخبة الطليعية آنذ

 ه فيإلا ارتياد طريق المواجهة متسلحة بسلاح التراث وتمجيد رموز الماضي وإبداعات

 ووالديني ، مرسخة بذلك الطابع المحافظ  مجالات القول الشعري والنثري والفكري

لاحياء سة االانكفائي للمشروع النهضوي العربي. ولن نبالغ إذا قلنا في هذا الصدد إن مدر

 النقديةية ووالبعث التي ظهرت في أواخر القرن التاسع العشر كرست من خلال نتاجاتها الأدب

 رسوخونموذج التراثي وصلابته هذا الطابع الإصلاحي المحافظ الذي يبرز بجلاء قوة ال

 معاييره وقيمه في بنية الخطاب الإحيائي.

 .الإحياء النقدي: دلالة المفهوم وسؤال النشأةأولا: 

المدرسة الاحيائية أو حركة البعثـ أو الكلاسيكية الجديدة أو الاتجاه المحافظ أو الاتجاه 

لتي ظهرت في الربع الأخير من الاتباعي...تسميات عدة علقت بالحركة الأدبية / النقدية ا

القرن التاسع عشر وامتدت إلى السنوات الأولى من القرن العشرين، وقد تمثل مسعاها في 

العودة بالأدب العربي إبداعا إلى المستوى الذي كان عليه في عصور ازدهاره ونقدا إلى 

ع الاحيائي كان استمداد وتبني نفس المفاهيم التي أنتجت ذلك الأدب، وهذا يعني أن المشرو

يرمي في مجمله إلى  إعادة بعث الموروث النقدي العربي المواكب لعصور ازدهار الأدب 

صفة الناقد الاحيائي تطلق على الذين استمدوا من ذلك التراث مع »العربي، كما يعني أن 

ثم -خاصة من جانبه الإبداعي -إعادة صياغة مقولاته، وأولئك الذين اتخذوا منه موقفا معاكسا

، هكذا امتد الاهتمام الاحيائي إلى 1«طرحوا على الساحة نماذج مستمدة من الخارج

الدراسات الأدبية، فظهرت كتب يستعيد بعضها البلاغة العربية ، ويؤسس البعض الآخر 

لحسين لآفاق جديدة في النقد والتعبير الأدبي، ومن تلك : الوسيلة الأدبية إلى العلوم العربية 

وفيكتور سفة البلاغة لجبر ضومط، وتاريخ علم الأدب عند الافرنج والعرب ، وفلالمرصفي

، وكتاب المواهب لقسطاكي الحمصيلروحي الخالدي،  ومنهل الرواد في علم الانتقاد   هيغو

الفتحية في علوم اللغة العربية لحمزة فتح الله  وكتاب ارتياد السعر في انتقاد الشعر لمحمد 

                                                             
 .30، ص1993، 1عبد الحكيم راضي، النقد الاحيائي وتجديد الشعر في ضوء التراث، دار الشايب للنشر، القاهرة، ط 1



 المحاضرة الثالثة   النقد الاحيائي                                       

 

 
24 

ب  مقالات لبعض مشاهير العرب لويس شيخو، وكتاب دليل الهانم سعيد ، وكتاب علم الأد

في صناعة الناثر والناظم ... والمطلع على هذه المؤلفات وغيرها مما دبجته أقلام الاحيائيين 

لن يجد كبير عناء في الكشف عن وجود اختلاف وتباين في الرؤى عند أصحابه . بالفعل لم 

حدا ومتجانسا ولا يمكن اختزاله في خانة واحدة. وفي يكن موقف الاحيائيين من التراث مو

هذا الصدد يرى بعض الباحثين أن جهود الاحيائيين واتجاهاتهم ومواقفهم من التراث النقدي 

 وتصوراتهم من دور مفاهيمه في تجديد الشعر، تتوزعها اتجاهات أو مواقف ثلاثة:

 الاستمداد المباشر من التراث-

 القديمةإعادة صياغة للمقولات -

 .1تنكّب التراث )تجنب التراث والإعراض عنه( واستشراف النموذج الأجنبي-

بول وكما هو جلي، فإن الاتجاهين الأولين يصدران عن موقف واحد، هو موقف الق

رهاصا اشكل بالتراث والاعتراف به بينما ينطلق الاتجاه الأخير من تصور انتقادي للتراث ي

 التي رفع لواءها الرومانسيون العرب لاحقا.أوليا لظهور دعوة التجديد 

لنقد سار اموالجدير بالذكر في هذا السياق، أن العديد من الباحثين المهتمين بتتبع 

 ن منالعربي الحديث منذ لحظته الاحيائية، قد ركزوا على أصحاب الموقف الأول متخذي

حركة ذه الا تمثيليا لهنموذج حسين المرصفيبعض أعلام النقد الاحيائي وعلى رأسهم الشيخ 

 باعتباره صاحب الخطوة الجدية الأولى على تجديد النقد كما عرفه القدماء.

 معالم الرؤية الاحيائية ومقوماتها التراثية:  -ثانيا

إن أهم ما يميز النهج الاحيائي هو السعي الحثيث إلى استعادة الارتباط الوثيق بالتراث 

بالعودة إلى السمت الإنشائي »إشعاعه وقوته، وذلك العربي النقدي في أزمنة ازدهاره و

التقليدي العربي واصطفاء ما جاد من أساليبه، فأعيد الاعتبار إلى فحول الشعراء، وبوجه 

خاص، الثالوث المكون من البحتري وأبي تمام والمتنبي، حتى أمست مطاولة القدماء قيمة 

النموذج الشعري القديم تنطلق من . إن الحرص على الاحتكام إلى 2«عليا وغاية منشودة

شكيب منطلق الاعتقاد بتفوق التراث وضرورة الصدور عنه والاستمداد المباشر منه ، يقول 

)  أحد أعلام الاحيائية( منوها بالبارودي ومشيدا بطول باعه في تقليد القدماء والنسج أرسلان

قدر أن يضارع الأولين   على منوالهم في الانشاء الشعري:" وعلمنا أن من المعاصرين من

وأن يسامي بنفسه أنفسهم وكنا من قبل نظن الأولين غاية لا تدرك" ذلك أن انتهاج نهج 

المبدعين القدماء هو غاية ما يمكن أن يصبو إليه المعاصرون من الشعراء:" أنا لا أعرف إلا 

قديم وهو الذي مذهبا واحدا هو مذهب العرب  وهو الذي يريد أن يسميه السكاكيني المذهب ال
                                                             

 .30التراث، صعبد الحكيم راضي، النقد الإحيائي وتجديد الشعر في ضوء  - 1
محمد الناصر العجيمي، النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية، دار محمد علي الحامي للنشر والتوزيع، تونس،  - 2

 99، ص1998، 1ط



 المحاضرة الثالثة   النقد الاحيائي                                       

 

 
25 

يجتهد كل كاتب في العربية أن يحتذي مثاله  ويقرب منه ما استطاع  لأنه هو المثل الأعلى  

 .والغاية القصوى" 

تدعاء لى اسليس مستغربا والحال هذه، أن تتركز جهود الكثير من النقاد الاحيائيين ع

 النموذج التراثي من خلال:

م به ن يقوحقيق المصنفات القديمة، وهذا ما كاالبعث الكلي للتراث البلاغي، عن طريق ت -

ة للثقاف ليلةيومئذ التيار السلفي المحافظ في الثقافة العربية. وقدم خريجو الأزهر خدمة ج

 العربية بتحقيق المصنفات العربية القديمة في اللغة والأدب والفكر والعلوم.

ليدي، ري التقلمعياوم به التيار اإعادة تبويب وتصنيف المفاهيم البلاغية القديمة، وهذا ما يق -

 الذي أراد أن يوظف هذا في مجال التربية والتعليم.

ذه في ه العمل على ما سمي: تيسير المفاهيم البلاغية، ومحاولة كسر الحدة المعيارية -

 المفاهيم، والتصريح بأن البلاغة فن ذوقي قبل أن يكون علما معياريا

قوية دة الحث البلاغي واللغوي مرده إلى الإراوالواقع أن الاهتمام الاحيائي بالمب

يمة السلووالتصميم القاطع على صيانة اللغة العربية والحفاظ عليها في صورتها الفصيحة 

عربية مقوم أساسي من مقومات الهوية ال -كما نعلم –من اللحن والوهن، ذلك أن اللغة 

لى عر، في دلالة واضحة الإسلامية ودرع حصين يصون الأمة ويحفظ كيانها من الاندثا

طلقت تي أخضوع المسعى الاحيائي لسلطة المرجع القومي أو الديني، ولذلك فكل الدعوات ال

تي ة اللإصلاح الأسلوب الأدبي ، كانت مبنية على تصور مثالي يرجع إلى العصور الذهبي

ت ياتضأنتجت الأسلوب السامي ، ولم تكن مبنية على تصورات ذات صلة بثقافة العصر ومق

 الواقع، في انعكاساتها المادية والروحية واللغوية والثقافية... 

 

 

 الشيخ المرصفي وجهوده النقدية: ثالثا: 

( انالثم رسالة الكلمفي النقد في كتبه التي خلفها، وأشهرها ) جهود المرصفيتتبدى 

لهذا  كان (. وقدالوسيلة الأدبية إلى العلوم العربيةو) المسترشد في فن الانشاء( دليلو)

بيانية ب الالكتاب الأخير أكبر الأثر في إحياء النهج العربي القديم وترسيخ سمت الأسالي

 ء مثلومن نحا نحوه من الشعرا سامي البارودي محمود الناصعة حتى يتطبع الذوق، وكان

ونوه بشعرهم معتبرا أنهم  المرصفيوغيرهما، ممن اصطفاهم  شوقي وحافظ إبراهيم

 ت الأساليب العربية الأصيلة. حافظوا على سم

: "... فتقرر بجميع ما سبق أنه لا طريق لتعلم صناعة الانشاء إلا حفظ المرصفي يقول

كلام الغير وفهمه وتمييز مقاصده. وها أنا مستشهد على ذلك بما هو حاضر معنا في هذا 



 المحاضرة الثالثة   النقد الاحيائي                                       

 

 
26 

ا فيها و رغبات العصر المخالف بالكلية للعصور التي كان أمر الشعر والكتابة الصناعية قائم

الملوك وأعيان الأمراء فيها متوفرة  إذ كانت الدولة عربية وأمراؤها من العرب أو من 

غيرهم  وهم مضطرون لإتقان معرفة لسانهم حسب ما كانت الحاجة إليه ويتوقف تحصيل 

 الأغراض عليه ، وبتغير الدولة تتغير الأحوال ، فإن الكتابة الصناعية بلسان الدولة القائمة

بالغة  درجتها باللسان العربي أو أعلى كما تسمعه من العارفين بطرائف اللسانين ومحاسن 

هذا الأمير الجليل ،ذو -اللغتين وليس يقوى أمر كما هو بديهي إلا بحسب قوة الحاجة إليه 

الشرف الأصيل ، والطبع البالغ نقاؤه ، والذهن المتناهي ذكاؤه محمود سامي البارودي لم 

با في فن من فنون العربية غير أنه لما بلغ سن التعقل وجد من طبعه ميلا إلى قراءة يقرأ كتا

الشعر وعمله فكان يستمع بعض من له دراية وهز يقرأ بعض الدواوين حتى تصور في 

برهة يسيرة التراكيب العربية ...ثم اشتغل  بقراءة دواوين مشاهير الشعراء  من العرب 

ا دون كلفة. واستثبت جميع معانيها ناقدا شريفها من خسيسها وغيرهم حتى حفظ الكثير منه

واقفا على صوابها وخطئها مدركا ما كان ينبغي وفق مقام الكلام وما ينبغي، ثم جاء من 

تميز عن  كأبي فراس والرضى والطاغرائيصنعة الشعر اللائق بالأمراء ولشعر الأمراء 

 .1عليك من قصائد أنشأها إلى آخر ما قال" شعر الشعراء كما ستراه. ومصداق ذلك ما سألقيه

لشعر اوكما هو جلي يتداخل حديثه عن الشعر والاحياء مع عرضه موقفه النقدي من 

 والشاعرية. 

 

 

 الشاعرية:-1

 موهبة فطرية في الأساس. -

 تدعمها الثقافة. -

 تنميها الدربة والمران. -

 :الشعر-2

 المنثور.مستوى لغوي خاص له خصائصه المباينة لخصائص  -

 لا يقوم بالوزن فقط، ولا بالقواعد اللغوية والعروضية. -

 الخيال والتصوير والصياغة الخاصة عناصر أساسية فيه. -

 لا سبيل إلى حصر أساليب الشعراء التي تخضع لسنة التطور. -

 إن القصيدة يجب أن تكون متماسكة. -

 إن عبارات الأبيات يمكن أن تتصل دون أن يعاب ذلك. -

                                                             
 .474-473م، ص1888، 1، مطبعة المدارس الملكية، القاهرة، ط2حسين المرصفي، الوسيلة الأدبية للعلوم العربية، ج - 1



 المحاضرة الثالثة   النقد الاحيائي                                       

 

 
27 

 على تحقيق الغاية منه انطلاقا من مبدأ وضع القول موضعه. تتوقف قيمته -

ستمد يفي حديثه عن الشعر قد اعتمد التراث معينا  المرصفيوالحاصل مما سبق أن 

ل ف الوصوستهدمنه أصوله النقدية كما اعتمده معينا يستمد منه مثله الفنية في جهد إحيائي ي

يضفي سعه لويبذل كل ما في  المرصفيالشيخ  إلى الجديد دون الاستغناء عن القديم، لقد كان

لت ظقدي على مؤلفاته شيئا من روح العصر وثقافته. ولكن على الرغم من هذا المجهود الن

ريات النظومحاولته ناقصة، فمشروعه النقدي لا يعدو أن يكون تجميعا للمقاييس والمفاهيم 

ج تدبيد الشروح اللغوية والتقليدية، المطعمة بشروحات تقليدية مبتسرة لا تتعدى حدو

 يها.المقاييس المعيارية لتكون بمثابة شروط جمالية، لا يمكن تجاوزها أو القفز عل

 

 

 



 

 
28 

 

 

 

 

 

 

 

 المحاضرة الرابعة

 إرهاصات التجديد في النقد العربي
 

 

 

 

 

 

 

 



 المحاضرة الرابعة   إرهاصات التجديد في النقد العربي

 

 
29 

 مدخل:

امها لقد مثلت جهود بعض الإحيائيين الارهاصات الأولى لحركة مثاقفة نقدية قو

جلت النموذج الغربي وغاياتها إرساء لبنات نقد عربي جديد، هذه الحركة سرعان ما ت

 افة،أسيس لمنظور نقدي جديد في الأدب والثقوترسخت بنهوض جيل نقدي ناشئ، حاول الت

لى لت إوإن كانت بدايات هذا المشروع التجديدي ماثلة في صورة "مقارنة "سرعان ما تحو

يل بقل وبعده روحي الخالديعمليات تسريب بواسطة الانتقاء والمصالحة. ومنذ صدور كتاب 

دة مطلوب هو الاستفااحتل" الآخر" موقع النموذجية، وأصبح ال قسطاكي الحمصيكتاب 

 غيره منبفسه منه، مما سهل دخول المذاهب الأدبية والنقدية في فترة قصيرة، واختلط النقد ن

 أشكال الدراسة الأدبية والفكرية.

اشئ وعلى الرغم من الصعوبة التي قد يجدها الباحث في وصف فكر هذا الجيل الن

لى إنتمي تمرجعيات متباينة وأفكار بصفة منهجية واضحة محددة بسبب ما يطبع كتاباتهم من 

لهذا  حدة،حقول منهجية وفلسفية مختلفة، إلى أن سمة التجديد تجمع ها الجيل في بوتقة وا

 نقاداستحق بجدارة التسميات التي علقت به من قبيل: جيل الرواد، جيل الأساتذة، ال

 التجديديون، الأكاديميون...

بة بمثا وغيرهم اد، وميخائيل، وأحمد أمينطه حسين، والعقوالحاصل مما سبق أن نقد 

 إعلان عن انتقال النقد إلى مرحلة أكثر منهجية وحداثة.

ي تجديد في اله مساعــّ ولن نغالي إذا اعتبرنا الأفق الرومانسي الإطار الأمثل الذي وج

 -وهذا ما سنفصل فيه لاحقا–الأدب والنقد العربي الحديث على السواء 

 .الغربية: المفهوم والنشأةالرومانسية أولا: 

على الرغم من اختلاف المنظرين والباحثين حول صياغة تعريف موحد لمفهوم 

الرومانسية، إلا أن الاتفاق معقود بينهم إلى أن الرومانسية أو الرومانتيكية 

(Romantisme)  مصطلح مشتق من الاسم رومانس(Romance) والنسبة إليه رومانتيك

 (Romanus)إلى تاء، ولفظة رومانس بدورها مشتقة من الكلمة اللاتينية ceبقلب ما ينطق 

التي أطلقت في العصور الوسطى على ضرب من القصص التي تتناول البطولة والفروسية 

النبيلة والمغامرات الجريئة. وكانت هذه القصص )الرومانسيات( المنظومة في العصور 

ء ، وكانت من الشيوع و الانتشار بحيث سجل الوسطى أقرب إلى الملاحم في الشكل والبنا

كريتيان دي تروي، منها عدد كبير في اللغات المتفرعة  من اللاتينية ، من أشهر مؤلفيها : 

، أما عن أهم القصص  السير توماس مالوري، السير جون وين،  جوتفريد فون ستراسبرج

رومانسية الإسكندر رة إلى الشعرية والنثرية التي ظهرت في القرون الوسطى، فيمكن الإشا



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
30 

، 1المقدسة.... آرثر والكأس ، فلوار إي بلانشفلير، أوكاسان ونيكوليت، رومانسات الملك

وكما هو جلي فإن مصطلح الرومانسية/ الرومانتيكية لم يتبلور في تلك الفترة المبكرة ، وفي 

هذا الصدد يذهب الباحث مجدي وهبة في معجمه المصطلحات اللغوية والأدبية لمجدي إلى 

ستاندال هو الكاتب الفرنسي ( Romantisme)أول من ابتدع مصطلح الرومانتيكية » أن 

أما الباحث  .2(« 1823-1825) راسين وشكسبير"مبحثيه المسميين "(في 1842 -1783)

أول استخدام للرومانسية  » نبيل راغب فقد ذهب في كتابه موسوعة النظريات الأدبية إلى أن

بإلقاء سلسلة  ليتورنيرالباحث والناقد الفرنسي  1776كنظرية أدبية ونقدية  كان في عام 

سرحياته الرومانسية إلى  الفرنسية، كنظرية في محاضرات عن مسرح شكسبير، وترجمة م

النقد الأدبي محاولا ربطه بالشخصيات التي تفكر  كثيرا وعميقا في نفسها وحريتها  وحبها 

وآلامها وآمالها ولا يستطيع تصور حياتها بدون  هذه الأحاسيس والانفعالات التي تعتبر 

يبدو للعيان أن هناك تغيرا أساسيا في  ، ومهما يكن من أمر، فإنه3«زادها  الحقيقي اليومي 

فهم الرومانسية  بدأنا نشهده  في نهاية القرن الثامن عشر وبداية القرن التاسع عشر ،بحيث 

التأمل الفلسفي العميق في الكون والحياة والطبيعة، والتفكير »أصبح مصطلحها  يشير  إلى 

ه الذي يؤكد له دائما أن كل الذي تشوبه مسحة من الحزن لإدراك الانسان لحقيقة مصير

 4«الأشياء الجميلة المبهجة إلى زوال 

وعلى هذا، يمكن القول بأنه في أواخر القرن الثامن عشر استقر التصور    

قيم الاصطلاحي للكلمة ليشير إلى التيار الابتداعي/ التجديدي الذي جاء مناهضا لل

كي كلاسيأن هوجمت حصون المذهب الالكلاسيكية، ولم يتم لهذا المذهب الانتصار إلا بعد 

صف الن على يد الأدباء والفلاسفة من دعاة التجديد طوال القرن الثامن عشر، وخاصة في

لتطور. امن  وبهذا المعنى كانت الحركة الرومانسية نتيجة وذروة لعملية طويلة الثاني منه.

ية يء الرومانسلكن تطورها البطيء لا يلغي، ولا حتى يناقض، المفهوم الشائع عن مج

، في لخلقكثورة، رغم ما يبدو على هذا القول من تضاد، لأنه كان يعني قلبا في نظريات ا

 مقاييس الجمال، في المثل وفي أنماط التعبير.

 

 .المدارس الرومانسية الغربيةثانيا: 

                                                             
ر البطوطين الرواية الأم )ألف ليلة وليلة في الآداب العالمية ودراسة في الأدب المقارن(، مؤسسة الهنداوي، ينظر: ماه - 1

 .46إلى  37، من ص2022المملكة المتحد، 
، ص 1948، 2مجدي وهبة، كامل المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، كتبة لبنان، بيروت، ط - 2

190. 
 312، ص2003، 1نشر، مصر، طنبيل راغب، موسوعة النظريات الأدبية، الشركة المصرية العالمية لل - 3
 215، ص2،1983. عبد الواحد لؤلؤة، موسوعة المصطلح النقدي، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط- 4



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
31 

برزت في أواخر القرن الثامن عشر بقيادة فريديريك شليجل،  الرومانسية الألمانية: -1

وتتميز بالثورة على المبادئ والنواميس الجمالية الموروثة من أرسطو واستبدالها بالوجدان 

على العموم، ينقسم والانفعالات الشخصية، واعتبار الرواية النثرية أهم نوع أدبي...

الرومانسيون الألمان إلى جيلين متميزين هما، )الرومانسيون المبكرون( و )الرومانسيون 

ذين يدعون أحيانا )الرومانسيون الشباب( والجيل الأول يشكل أول جماعة المتأخرون( ال

حتى السنوات الأولى من القرن التاسع عشر.  1797رومانسية أوربية، يبدأ تاريخها من 

وكان مركزها لمدة قصيرة مدينة برلين، وكان مركزها لمدة قصيرة مدينة برلين، ثم مدينة 

تحت اسم )رومانسية  1820-1810لثاني في حدود يينا الجامعية ... ويبدأ الطور ا

 شليجل، نوفاليس، شيلنج.  خوانالا. أهم أعلام هذه المدرسة:  1هايدلبرك(

: برزت هي الأخرى في أواخر القرن الثامن عشر، لكنها لم تبلغ المدرسة الانجليزية-2

مرحلة النضوج إلا في القرن التاسع عشر مع أشعار توماس جراي، ووليام بليك ، وبلغت 

،  وبرغم غياب الوئام فيما وكولردج  وشيللي وردزورث  وكيتس وبايرون قمتها في أشعار 

امحة، فإن الخصائص  والعناصر الرومانسية بينهم نتيجة طبائعهم الثورية المتقلبة الج

الجوهرية وحدت توجهاتهم ، وأجلستهم  على قمم الرومانسية الإنجليزية  فيما يشبه الفريق 

،  فأشعارهم زاخرة بالعواطف الجياشة، والأحاسيس العميقة، والفردية المغرقة في المتكامل

الجامدة  القوافي الشعر من تحرير ى، كما دعا هؤلاء إل2الذاتية، والغموض الميتافيزيقي...

ومن الإفراط في استعمال المحسنات البلاغية، وجعل الأدب أداة للتعبير عن نفسية الكاتب 

 .تعبيراً صادقاً، والاهتمام بالطبيعة الخارجية في الوصف الشعري

 أول مجموعةلامارتين حين نشر  1820: تأخر ظهورها إلى حدود المدرسة الفرنسية-3

غو: هو، لكن المسرح إلا مع مسرحية شعرية تأملات في الاتجاه الجديد بعنوان:شعرية 

 ، ويعزى هذا التأخر حسب بعض الباحثين إلى عاملين أساسيين: 1830عام  هرناني

 رسوخ تقليد الكلاسكية المحدثة. -1

  1789تدخل الأحداث السياسة، وبخاصة ثورة -2

الرائد الأول لهذه المدرسة،  –الأدب حسب العديد من مؤرخي –جاك روسو يعد جان 

بالإضافة إلى أدباء آخرين سجلوا أسماءهم في قائمة أهم أعلام الرومانسية الفرنسية على 

هذا الأخير الذي كان يصر أن يعرف الرومانسية ، ستاندال، فيكتور هوغو، غرار: لامارتين

                                                             
 .220-219عبد الواحد لؤلؤة، موسوعة المصطلح النقدي، ص - 1
 .316-315موسوعة النظريات الأدبية، ص نبيل راغب،- 2



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
32 

ي الحرية، وتعني الوطنية، بأنها الثورة الفرنسية محققة في الأدب، والثورة الفرنسية تعن

 1وتعني نبذ كل القيود الأجنبية.

لخيصها تمكن ، فإنه ي‘أما إذا جئنا إلى تحديد أهم الظروف التي واكبت صعد المد الرومانسي

 فيما يلي:

لى سان إالثورة الفرنسية التي كانت أحد البواعث الأساس لهذا الفكر، بحيث سعى الإن -

فهي  رد على سلطة رجال الدين المسيطرة على المجتمع.التحرر من قيود الإقطاع والتم

 جاءت للقضاء على الملكية الخاصة وإعادة الاعتبار للفرد والاعتراف بحقوقه.

 التحديدة، وبالثورة الصناعية التي دفعت بالإنسانية دفعا عنيفا نحو تيار جديد في الحيا -

خرى )البرجوازية، شجعت الطبقة الشعبية إلى مناهضة الطبقات الاجتماعية الأ

 الأرستقرطية( ماديا.

هتما من هنا كانت الرومانسية مذهبا فنيا، يتغذى من آلام الانسان ومسراته، م

ص الخصائ يبرزبالمشاعر الانسانية، متشبعا بأفكار تحررية. أما النقد الرومانسي، فقد جاء ل

ة العاطف على الجمالية واللغوية في الأعمال الابداعية. وبذلك أصبح الاهتمام النقدي مركزا

الذي  سيكيالابداع نوع من المعرفة الحسية والجمالية خلافا للأدب الكلا والخيال على أن

 ه،شيلليكولريدج، ورد زورث، غوتعماده العقل والمنطق. ومن أهم النقاد الرومانسيين   

 وغيرهم.  وبيرون

 الرومانسية في السياق العربي:ثالثا: 

النقاد ،بل مثلت الرومانسية الغربية منهلا فكريا وجماليا ارتاده جيل من الشعراء /

ي اقع الذالو شكلت رد الفعل الجمالي ازاء الحرية المسلوبة فكريا واجتماعيا وثقافيا .وكان

الصراع ، واقعا مشحونا بالقلق و20شهد مولد الرومانسية العربية في أوائل هذا القرن 

كان  ى مارار ،وقد ساعد على ظهورها انفتاح الوعي عند بعض من الكتاب علوانعدام الاستق

ق لاستشراالات من نقل وترجمة للعلوم و تفاعل مع الثقافة الغربية عبر البعثات العلمية، وحم

رميه مالا، بودلير ،رامبوالتي سمحت بالاحتكاك المباشر مع أدباء وشعراء من الغرب أمثال 

 وغيرهم.

ثلا مجز الإحيائيين عن استيعاب قضايا العصر، فلم يعد شعر المناسبات إضافة إلى ع-

و لا . فهيستجيب لمتطلبات الوقت الراهن )قضايا المجتمع( إذ لم يكن يصدر عن تجربة حية

يعبر عما يجيش في الصدر من عواطف وأحاسيس بقدر ما كان زينة اجتماعية تخضع 

 للصنعة والزخرفة اللفظية.

                                                             
 146، ص2013عمار حلاسة، نظرية الشعر، شركة البيروني للنشر والتوزيع، الأردن،  - 1



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
33 

ن لخروج ماد لالتقليدي للقصيدة العربية القائم على تعدد الأغراض والاستطر كما أن البناء-

 فن إلى آخر لم يعد يخدم مواضيع الحياة والواقع الاجتماعي المعيش.

ع الإبدا ماهيةفبدأ الوعي النقدي العربي يطرح العديد من الإشكالات الجديدة المتعلقة ب

نطلقت لشك. فاحل امية التي قعدّ لها نقاد الإحيائية وطبيعته، فوضع بذلك القيم الفكرية والجمال

اء أول صيحة للتجديد في الشعر العربي الحديث من اتجاهات ثلاث: أوله صدر من شعر

ثها ية( ثاللقلم(، ثانيها عن شعراء المهجر )الرابطة اشكري والعقاد والمازنيجماعة الديوان )

 رحلةمة على نظرية النقد التي سادت عن جماعة أبولو. وكانت بمثابة ثورة جذرية شامل

 الإحياء وما قبلها.

ا لاف مخوتجدر الإشارة إلى ان شعراء الرومانسية العربية، هم أنفسهم نقادها على 

ة شعريكان سائدا من قبل، حيث سعى هؤلاء إلى تبني وجهة نظر جديدة ازاء الممارسة ال

كما يصفه  ،قيشو ذا الجيل الذي جاء بعدوالنقدية احتذاء بالأنموذج الغربي شعريا ونقديا. فه

يث، هي الحد كان وليد مدرسة لا شبه بينها وبين من سبقها في تاريخ الأدب العربي»: العقاد

سي، لفرنمدرسة أوغلت في القراءة الإنجليزية ولم تقصر قراءاتها على أطراف من الأدب ا

لنقد دت من استفاغابر ... ولعلها اكما كان يغلب على أدباء الشرق الناشئين في أواخر القرن ال

نابر معلا، فوقد وجد هذا الجيل «. الإنجليزي فوق إفادتها من الشعر وفنون الكتابة الأخرى

متنفسا  رية،الجامعة التي ينتمون إليها، وصفحات الجرائد والمجلات ومقدمات الدواوين الشع

لحديث ربي االخطاب النقدي العفكريا مكنهم من صقل تجاربهم الأدبية والنقدية، فعرف معهم 

 مرحلة نوعية مغايرة معرفيا وجماليا للمرحلة الإحيائية.

 جماعة الديوان وجهودها النظرية-1

ن مب كل مثلت هذه المدرسة الوجه الجديد للتفاعل العربي مع النقد الغربي، حيث ذه

إلى ( 1949-1886) وشكري( 1949-1889)المازني (، 1964-1889)العقاد الثلاثة: 

عصر التعريف بالنظريات الجديدة للأدب وخاصة الشعر وما ينبغي أن يكون عليه في ال

 الحديث.

"  الديوان في الأدب والنقدوقد استمدت هذه الجماعة تسميتها هذه عن الكتاب النقدي "

. وقد أراد صاحباه أن يكون في 1921-1920في جزأين  العقاد والمازنيالذي أصدره 

وفيه شن العقاد هجوما على الأصنام الأدبية، ومن بينها -عشرة أجزاء، لكن لم يسعفهما الحظ 

حول اسمه في كل حين  شوقيكنا نسمع الضجة التي يقيمها » أحمد شوقي الذي قال عنه:

ً كما نمر بغيرها من الضجات في الب ً لشهرته ولا لمنعة في فنمر بها سكوتا لد، لا استضخاما

أدبه عن النقد، فإن أدب شوقي ورصفائه من اتباع المذهب العتيق، هدمه في اعتقادنا أهون 



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
34 

إلى نقد المازني  كما تعرض 1«الهينات، ولكن تعففاً عن شهرة يزحف إليها زحف الكسيح...

مما جعل شكري يعتزل  في الفصل الأخير من هذا الكتاب، عنونه "صنم الألاعيب"شكري 

( لم يشارك في تأليف كتاب الديوان، إلا أن شكريالشعر ويبتعد عن الأضواء. ومع أنه )

آراءه ومواقفه النقدية المبثوثة في مقالاته، وفي مقدمات دواوينه، لا تختلف كثيرا عن أراء 

فهوم الشعر كانوا يتطلعون إلى تجديد م-وبتأثير ثقافتهم الإنجليزية -صاحبيه. فثلاثتهم 

 وتصحيح وظيفته.

ن مهيم، فتميزت تنظيراتهم النقدية والجمالية بطرحهم للعديد من المصطلحات والمفا

ور لى ظهإجانب دعوتهم  وحدة القصيدة، التجربة الشعرية والصدق في العاطفة. إلىأهمها: 

ات ضوعوشخصية الشاعر الفنية وضرورة استلهامه من الطبيعة وتناوله لشتى المعاني والم

 الانسانية.

ق حافظ إبراهيم ومصطفى صادبالمقابل عارضوا اتجاه التقليدين أمثال شوقي، 

تكرار قل و...واتهموهم بالتقليد لاهتمامهم بالشكل ورصف الألفاظ في العبارة وص الرافعي

 القوالب الشعرية القديمة، فحاربوا التفكك الذي مس بناء القصيدة ووحدتها.

 نقسم المبادئ التي قام عليها مذهبهم إلى قسمين:ومن هنا، يمكن أن 

 .الأول خاص بمفهوم الشعر )ضرورة الشعر ودوره(  -

 .الثاني خاص بماهية التعبير )طريقة التعبير والبناء الفني( -

 :القضايا النقدية عند جماعة الديوان-أ

 ، فقد قام تنظيرهم النقدي على الأسس الآتية:من ناحية مفهوم الشعر-

وله، لم يحصر أعضاء جماعة الديوان الشعر في تعريف محدد، وإنما تعددت أقوالهم ح .1

ر من أراد أن يحصر الشعر في تعريف محدد، كمن يريد ان يحص»أن:  العقادحيث يرى 

لداخلي اعالم ولكنهم اتفقوا على ان الشعر تعبير يرتبط بال«. الحياة نفسها في تعريف محدود

 جميل عن الشعور الصادق.للشاعر، فهو التعبير ال

لا وفظية لفالشعر تعبير عن الذات وهو ضرورة من لوازم الحياة، لأن الأدب ليس حلية 

ث ، حي، وإنما تعبير عن كل ما يعتري النفس من أحاسيس حية-المناسبات-زينة اجتماعية

 ولولا لو كانت الحياة شجرة لكان الجمال ثمرتها وزهرها والشعر طائرها،»: شكرييقول 

 «.الشعر افتقد جمال الحياة، وكل حي شاعر بمقدار ما يحس الجمال في الأشياء

                                                             

 . 11الديوان في الأدب والنقد، ص  ،  العقاد والمازني -1

 



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
35 

لخارج، اإلى  لا يقتصر التعبير عن الذات على ما يعتمل داخل النفس الإنسانية، بل يتعداه .2

شرها  حها،مما يجعل الشعر واسعا منفتحا على الوجود، ليكون مرآة الحياة يعكس حسنها وقب

احد. ونفسه يحمل قيمة إنسانية؛ ومن ثمة لا يمكن حصره في تعريف وخيرها، وفي الوقت 

 في مقدمة ديوانه لألئ الأفكار: شكري يقول

 سانهي الحياة فمن سوء واح  *** ةـــــــانيـــــــــر مرىة لغــــــوإنما الشع

ة ــــــــعــــــــــــ*** ومت وإنما الشعر تصويرة وتذكرة                                  

 وانــــــــــير خـــــــــال غـــــــــوخي

دار ـــــــأقكوإنما الشعر إحساس بما خفقت*** له القلوب                                 

 دثانــــوح

فس منه ن ن خلال الشعر، الذي يعد مرآة التي ملاإفلا يمكن إدراك الحياة ومعرفتها 

 الشاعر.

 مفهومه للشعر في بيت شعري يقول فيه: المازني وقد لخص

 وما الشعر إلا صرخة طال حبسها ***يرن صداها في القلوب الكواتم

 شكري وبالتالي، أكدو على أن الشعر وجدان وعاطفة من خلال الشعار الذي قدم به

 ول من ديوانه ضوء الفجر:الجزء الأ

 انالشعرَ وجدطائر الفردوس ****** إنّ  ألا يا                       

ليس شعر العاطفة بابا جديدا من أبواب الشعر كما ظن »إن الشعر في جوهره عاطفة، و .3

بعضهم، فإنه يشمل كل أبواب الشعر. وبعض الناس يقسم الشعر إلى أبواب منفردة فيقول: 

باب الحكم، باب الغزل وباب الوصف.. الخ، ولكن النفس إذا فاضت بالشعر أخرجت ما تكنه 

فاذا كانت النظرة التقليدية إلى الشعر  1«الصفات والعواطف المختلفة في القصيدة الواحدةمن 

ترى أن الخروج من فن على ىخر بندا أساسيا في بناء القصيدة العربية القديمة، مما يجعلها 

تتصف بالنمذجة أو النسقية، فإن شكري يرى أن القصيدة يجب أن تقوم على عاطفة واحدة، 

 أن نجزأها إلى مجموعة من العواطف. إذ لا يمكن

إن للشاعر نظرة إلى العالم تميزه عن غيره، فهو لا يتقيد بقالب، ولا ينصت إلا لما 

تمليه عليه تجاربه، والمعاني الشعرية هي خواطر المرء وآراؤه وتجاربه، وأحوال نفسه 

أن يبحث عن جوهر الأشياء لأن الشعر مزيج من المعنى وعبارات عواطفه.   وعلى الشاعر 

الشاعر ابن طبعه ومزاجه، وان الشعر ضروب متغايرة »والشعور. لذا يرى شكري أن: 

ونفوس متباينة، فالشعر خلق خيالي مستقل بذاته من صنع الشاعر، لذلك تظهر فيه شخصيته 

على المذاهب الفلسفية في  والقصد من ذلك انفتاح الشاعر«. الفنية لا شخصيته كانسان

                                                             
 .46ص ،النقد والنقاد المعاصرون، محمد مندور - 1



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
36 

تعبيرها عن حالات النفس المختلفة، فيكون الشعر بذلك تعبيرا عن عواطف النفس البشرية 

 التي تتجاوز حدود الزمان والمكان لا تعبيرا عن نفس صاحبه. 

فإن  عرية،إذ كانت هذه الجماعة ترى أن الحياة وتجارب الإنسان هما منبع المضامين الش .4

ية، لعصرالتجديد في المضمون لا يعني أن يتحدث الشاعر عن الموضوعات ا العقاد يقر بأن

لا ليس ح مثوإنما التجديد يكمن في طرائق التعبير ويبرز في التصوير وكيفية الوصف. فالمد

صادقة  نفس علامة في ذاته في التقليد، بل قد يكون أحيانا علامة على العصرية إذا صدر عن

لمدح ها اث لا يشترط فيه أن يكون خاليا من أغراض تقليدية منوشعور خالص. فالشعر الحدي

ة لعبراوالهجاء وما إليها، لأن العبرة ليست في إحلال غرض جديد محل غرض قديم، إنما 

 في صدقه وفي تعبيره عن ذات الشاعر وتوهج وجدانه.

 على عبد المطلب:  العقادوفي ضوء هذه الرؤية، أعاب 

 اـــا مقاما *** فهل جعل النجوم بها مرامأرى ابن الأرض أصغره     

ا ـــــــــــــــــــضراء لمــــــق الخـــــــــــــــــــاه رونـــــزه                                        

 اـــــ**** ***تلفت في مجرّتها وشام

يرّا ***** معــــــــــواكبها ـــــــــــــــــــــدّ على كـــــــــفش                                        

 وانبها وحاماـــــــــــلق في جـــــــــــــوح

  : إلى قوله

 اــــفهب لي ذات أجنحة لعلي ***** بها ألقى على المحب الإمام

وة عجب بقوقد سمعت القصيدة كلها في الجامعة المصرية فقلت: أنني أ»فخاطبه قائلا: 

ة، فلو طيارأراك الآن في صميم التقليد وإن تحسب أنك نجوت منه ب الأسر في العبارة ولكني

 «.لإمامابلغ لا أن العرب وصفوا الناقة التي يبلغون بها الممدوح لما وصفت الطيارة التي ت

لا  ة، فهو، قد تبنى التصور نظريا، إلا أنه لم يستطع أن يثبته ممارسالعقادومع أن 

 لمدحاهاجمهم( شعريا، بحيث نسج على منوالهم في  يختلف عن عبد المطلب أو شوقي )ممن

 والرثاء. فجاء شعره شعرا مناسباتيا أكثر مما هو عاطفي وإنساني. 

لأسس ام على ، فقد قام مذهبهناحية ماهية الشعر طريقة التعبير والبناء الفنيأما من 

 الآتية: 

حي وفي  .التعبير واسع كالشعر: لا ينحصر في قالب ولا يتقيد بمثال "كما يقول العقاد1

 ر منالأربعين، ولذلك يجب التخلص من جميع القيود. ومن ثمة كانت دعوتهم على التحر

ا ية ذاتهلقافقيود القافية وتنويع القوافي وإرسالها. وقد كان لشكري قصائد تحرر فيها من ا

  )الشعر المرسل(



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
37 

لخيال بر ا.إن تأثر جماعة الديوان بالرومانسية الإنجليزية في قضية الخيال، جعلها تعت2

لى هم عوسيلة من وسائل التعبير وليس غاية في ذاته، واهتمامهم بالخيال ناجم عن هجوم

 الأدب التقليدي، وطرائقهم في التعبير وعن رفضهم للاتجاه الحسي في الوصف.

سجه الشعر هو ما اتفق على ن»ن مقومات الشعر قائلا: مقوم مشكري فالخيال عند 

ن طلاقا مهم انوقد ميز بين الخيال والو«. الخيال والفكر، إيضاحا لكلمات النفس وتفسيرا لها

لصلات االتخيل هو أن يظهر الشاعر »"حيوات أدبية" على أساس أن  كولردجقراءته لكتاب 

توهم يأن  لنوع أن يعبر عن حق. والتوهم هوالتي بين الأشياء والحقائق، ويشترط في هذا ا

لم وغار الشاعر بين شيئين صلة ليس لها وجود، وهذا النوع الثاني يغري به الشعراء الص

 «يسلم منه الشعراء الكبار، ومثله قول أبي العلاء

خلاقة ة والفالتخييل هو أن تظهر طبيعة الشيء أو ما يشبه، فهو بمثابة القوة المبدع

 ساسي لكل إدراك إنساني.والعامل الأ

بي أقول بأما الوهم، فهو أن يتوهم الشاعر صلة بين الشيئين ليس لهما وجود، ومثل 

 :المعري العلاء

 واهجم على جنح الدجى ولو أنه ***أسد يصول من الهلاك بمخلب.

صلة في  فلا شبه الليل الداجي بالأسد الهصور الذي يدافع عن نفسه ويهاجم بمخالبه،

الأسد وليل بين المشبه الليل والمشبه به الأسد. فالشاعر توهم وجود صلة بين ال رأي شكري

 لا وجود لها.

 البحتري:بينما يرى في قول 

 **حلك الدجى حتى تألق وانجلى كالكوكب الدري أخلص ضوءه

مع ب اللاففي البيت خيال خلاق وليس وهما؛ لأن بين الممدوح الذي هو المشبه والكوك

وجودة ممرين المشبه يه صلة في كونهما يبددان سواد الظلمة والشك. فالصلة بين الأالذي هو 

 واضحة.

ي الذي بين الوهم والخيال لم يكن واضحا بالقدر الكافشكري نحن نعتقد أن تفريق 

ضفى ذي أالكولريدج  يجعلنا نميز بين دقائق الصور والأخيلة، لا سيما أنه قد أخذهما عن

 فلسفيا.عليهما مفهوما 

وبغض النظر عن تمكن عدم تمكن هذه الجماعة عن استيعاب بعض مفاهيم النظرية -3

الغربية، إلا أنهم استطاعوا أن يظهروا سمات التعبير الشعري باعتباره تعبيرا تصويريا، 

وإيحائيا أكثر مما هو ايصال وتقرير وفق النظرة التقليدية للشعر. فنظرتهم إلى التشبيه مثلا 



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
38 

رمزية التعبير، إذ يراد به التعبير عن أثر المشبه في النفس أو الايحاء بهذا الأثر،  تتفق مع

 مما يفتح مجالا للتأويل والقراءات المختلفة.

فجعل منه أحد الأسلحة  هذا الفهم الجديد لوظيفة التشبيه في الشعر،العقاد لقد تبنى 

ها الشاعر، أن الشاعر من يشعر اعلم أي»العنيفة التي هاجم بها أحمد شوقي وشعره قائلا: 

بجوهر الأشياء لا من يعدّها ويحصي أشكالها وألوانها، وأن ليست مزية الشاعر أن يقول 

لك عن الشيء ماذا يشبه، وإنما مزيته أن يقول ما هو. ويكشف عن لبابه وصلة الحياة 

أشياء مثله في  به...  وإذا كان وَكْدُكَ من التشبيه أن تذكر شيئا أحمر ثم تذكر شيئين أو

الاحمرار فما زدت على أن ذكرت أربعة أو خمسة أشياء حمراء بدل شيء واحد، ولكن 

التشبيه أن تطبع في وجدان سامعك وفكره صورة واضحة مما انطبع في ذات نفسك، وما 

ابتدُع التشبيه لرسم الأشكال والألوان، فإن الناس جميعا يرون الأشكال والألوان محسوسة 

ا تراها، وإنما ابتدُع لنقل الشعور بهذه الأشكال والألوان من نفس إلى نفس، بذاتها كم

 .1«وبقوة الشعور وتيقظه وعمقه

هي تفكك  يين،ومن أهم القضايا النقدية التي ثارت فيها جماعة الديوان على مدرسة الإحيائ-4

قلة حدة مستوية عربالقصيدة العربية القديمة لاعتمادها على وحدة البيت. فالبيت في القصيدة ال

. لذلك ما بعدهله وبذاتها، بحيث يمكن التقديم والتأخير في القصيدة، لأن البيت لا يرتبط بما قب

أما »: دعوا إلى وجوب توافر وحدة في القصيدة. فها هو العقاد يوضح معنى التفكك قائلا

 دة غيرها وحفهو أن نكون القصيدة مجموعا مبددا من أبيات متفرقة لا تؤلف بين التفكك،

قيمة  لى أنويذهب شكري إ«. الوزن والقافية، وليست هذه الوحدة بالوحدة المعنوية الصحيحة

 صح أنفالبيت جزء مكمل ولا ي»البيت تكمن في الصلة بين معناه وبين موضوع القصيدة. 

تراق وفي هذا التصور اخ«. يكون شاذا خارجا عن مكانه من القصيدة بعيدا عن موضوعها

 استقلالية البيت وإفادته في تركيبه التي اعتنقها القدامى.لفكرة 

لعقاد شكلت الوحدة العضوية حضورا مائزا في كتابات جماعة الديوان وا ومن هنا،

لى أنها الذي ينظر إلى القصيدة ع كولريدجوهو مفهوم مقتبس عن فكرة  على وجه التحديد.

له ان كالأعضاء مثلما يستمد الكي كائن حي يستمد كل عضو منها حياته ووظيفته من سائر

مل فيها يك ،حياته من حياة أعضائه وأجزائه. وبذلك جعلوا الوحدة شرطا لكمال القصيدة فنيا

 للحنتصوير خاطر أو خواطر متجانسة كما يكمل التمثال بأعضائه والصورة بأجزائها وا

 ناسقها،وت ه وتكاملهاالموسيقي بأنغامه، فالقصيدة الشعرية كالجسم الحي في انسجام لأعضائ

خيط نفسي  يغني عنه، وهي وحدة شعورية فكرية، تقوم على فلا يأخذ أحدها مكان الّآخر ولا

 يربط بين أجزاء القصيدة.

                                                             
 .2ص ،والنقدالديوان في الأدب ،  العقاد والمازني - 1



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
39 

لى انطلاقا من هذه الفكرة، شن العقاد هجوما عنيفا على شعر شوقي، إذ حكم ع

و لى نحعرتيب أبياتها بالتفكك، لمجرد أنه استطاع إعادة ت مصطفى كاملقصيدته في رثاء 

 جديد دون أن يبدو عليها التخريب، فأعاب عليه عدم الصدق في العاطفة.

بين  التناسب والانسجامفيقصد بالوحدة العضوية مراعاة  عبد الرحمن شكري،أما 

 ² ه.وحد مكونات الشعر المختلفة كالعاطفة والخيال والفكر، ولا ترتبط بالغرض والموضوع

 نفس إذان الالموضوعات في القصيدة العربة التقليدية لا يخل بوحدتها، لافهو يرى أنّ تعدد 

 ة. افاضت بالشعر أخرجت ما تكنه من الصفات والعواطف المختلفة في القصيدة الواحد

 ة حرفيةطابقملقد اتفقت جماعة الديوان على أن الصدق الفني لا يعني مطابقة الفن للواقع -5

وقوام  لبلاغةجوهر الجمال وأس ا»والأحداث التاريخية. إنما الصدق: ولا توافقه مع الوقائع 

وله الذوق السليم ...الصدق في الكتابة هو النفاذ إلى روح الموضوع، والإحاطة بأص

لا  موضوعاما مطابقة الشعر للواقع في التواريخ فهذا جمع للمعلومات حول ال«. ومقوماته

 صلة لها بروحه.

لوزن افي  الديوان العناية بالجانب الموسيقي في القصيدة متمثلا لم يهمل أعضاء جماعة-6

عا دلكنه وخاصية أساسية في الشعر العربي لذلك رفض إلغاءها  العقادوالقافية ،وقد عدها 

ينا قوافوأوزاننا :»إلى التجديد فيهما ليتسعا الأغراض الشعرية المختلفة .لذلك يرى أن 

يف كتحت مغاليف نفسه ،وقرأ الشعر الغربي ،فرأى أضيق من أن تنفسح لأغراض شاعر تف

ب قوالترحب أوزانهم بالقاصيص المطولة ،والمقاصد المختلفة ،وكيف تلين في أيديهم ال

ة تجربوقد مثل ب«.الشعرية فيودعونها ما لا قدرة لشاعر عربي على وضعه في غير النثر 

بين  ف شتىد في بحر واحد وقوااللذين نوعا في القوافي فنظما قصائ المازني وشكريزميليه 

ل لمجامرسلة ومزدوجة ،فكسرت رتابة القصيدة العربية بتجدد قوافيها وتنوعها وفسحت ا

لك للشاعر العربي أن ينظم في أغراض جديدة كالشعر الملحمي والشعر القصصي .ومن ذ

 شكري :قول 

 رــــــــــفصوت الليل من صوت الضمير ***مهيب القول كالهادي النذي

وع ***ويكسو ــــــــــــــلــــــــــن صداه في صم الضـــــــــــيئ                    

 النفس ثوبا من خشوع

اة *** فإذا ـــــــــــــــــــــلحيانت ـــــــــــــــــــــــفيا مأوى من ع                                  

 اتيــــــــــزفر ـــــــــــــــت لا تهجـــــــــــانا م

يبدو واضحا أن دعوتهم إلى تنويع القوافي لم تلغ تمسكهم بها. فهي عند شكري من 

الجانب الشكلي في الشعر العربي. وهذا  العقاد والمازنيمقومات الشعر الأساسية، وعند 



إرهاصات التجديد في النقد                 

       العربي
الرابعةالمحاضرة   

 

 
40 

يعني أنهم لم يبتدعوا نوعا جديدا من الشعر يخرج عن نسقية القوافي، وإنما حاولوا فقط 

 التوسع فيها.

 نقد وتقييم لتجربة جماعة الديوان النقدية: -2

راث لتمن ا تمدةلم تتمكن هذه الجماعة من تحديد مفاهيمها النظرية تحديدا دقيقا، فأغلبها مس-

 الرومانسي الغربي عامة والإنجليزي خاصة.

ديدة عرية لم يستندوا في تنظيراتهم إلى نقد تطبيقي، إذ لم يعمدوا إلى تحليل نماذج شع-

 لتوضيح أكثر تلك المفاهيم كالخيال والوهم والوحدة العضوية.

 . وفقوا نظريا وأخفقوا شعريا، حيث ظل نتاجهم الشعري قريبا من الشعر التقليدي-

 وحدة لان الاختلاط مفهومي الوحدة العضوية والفنية عند العقاد. فلقد أقر بعض البحثين أ-

ما أ وصة.تتوافر إلا في فنون الأدب الموضوعي ذي الطابع الواقعي المسرح، القصة والأقص

لى عقوم الشعر الغنائي فمن التعسف مطالبة الشاعر بها ولا تكاد أن تتصور فيه لكونه ي

لية وهي دعوة سليمة فقط من ناحية جما مشاعر والخواطر في نسق وضعي محدد.تداعي ال

 وفلسفية.

ما ندلس وء الألم يتعد تجديدهم على صعيد الوزن والقافية المحاولات التي سبقهم إليها شعرا-

 لسابق.يل انادوا به من شعر وجداني، فقد كان في حقيقته ثورة عارمة على المقلدين من الج

د أن يزعزعوا فكريا قداسة النموذج الشعري العربي، فتحرروا من القيواستطاعوا -

 قراءته.ته والعروضية واخترقوا القوالب اللفظية، بينما تفاعلوا مع الآخر وسعوا إلى معرف

وأخيرا، لا يمكن أن ننكر أن هذه الجماعة قد تبوأت بمفاهيمها الجديدة مكانة بارزة في  

فكان لكتاب الديوان أثر نوعي في بروز اتجاه جديد في  ديثة،الحركة النقدية العربية الح

الأدب والنقد العربيين. كما أنها فتحت أفاقا واسعة أمام الشعراء للسير قدما نحو تجاوز 

تزامن  الموروث العربي القديم، وأثرت في المدارس النقدية التي لحقنها أو بالأحرى التي

 ظهورها معها كمدرسة أبولو.



 
 

 
41 

 

 

 

 

 

 

 

 خامسةالمحاضرة ال

 جماعة الديوان
 

 

 



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
42 

 مدخل:

اضح وأن بداية تأسيس النقد العربي الحديث اقترنت بشكل  -إذن–لقد بات واضحا 

 روح -أو لنقل تمثيل-ومباشر بإرادة ثابتة وجازمة ورغبة قوية في مواكبة روح العصر 

 تلك العصرية في الأدب، ولأن الشعر هو محور الأدب العربي وقضيته الأولى إلى غاية

التي  حدودوين رؤية جديدة للشعر، وهذا من خلال زعزعة الالفترة، فقد كان الرهان على تك

عمل  هنا ضربت طوقا على الشعرية التقليدية فاختزلت الشعر في حدود الوزن والقافية. من

حرير لى ترواد التجديد جاهدين على تجديد الأفق النظري للقصيدة العربية، ونزع هؤلاء إ

سلوب غة والأي اللفالتقليدية، والمقومات التقليدية القصيدة من: البلاغة التقليدية، والموسيقى 

ا عريفوالموضوعات والمعاني. لقد سعى هؤلاء الرواد جاهدين إلى إعادة تعريف الشعر ت

 يلتفت إلى جوهر الشعر وماهيته ووظائفه ومقاصده. 

 :جماعة الديوان: أصل التسمية وسؤال النشأةأولا: 

عباس تعددت الأسماء التي أطلقت على الاتجاه النقدي الأدبي الذي التمّ به كل من  

، في أوائل هذا القرن تعددا العقاد وعبد الرحمان شكري وإبراهيم عبد القادر المازني محمود

ملحوظا فتارة سمي باسم الحركة التجديدية أو حركة تجديد الأدب أو مدرسة التجديد في 

ذلك في مقابل حركة البعث الأدبي. وتارة سمي باسم مدرسة الديوان أو  الأدب العربي، كل

جماعة الديوان. ويمكن القول إن الاسم المميز لهذه ّالحركة والذي يمكن الاعتماد عليه في 

إبرازها دون أن يتوارد إلى الذهن غيرها هو جماعة الديوان أو مدرسة الديوان، فهذا هو 

 1.ال، الدال على هذه الحركة التجديدية في الأدب والنقدالاسم الجامع المانع كما يق

وإلى ’ 1921يربط جل الباحثين نشأة هذه الجماعة بتاريخ صدور كتاب الديوان سنة  

عنوان الكتاب أيضا يعزى أصل التسمية. وإذا ما تتبعنا الكتابات التي تعرضت في دراساتها 

شكري اد جماعة الديوان هم: عبد الرحمان للجماعة، فسنجد أن جل هذه الكتابات تقرر أن أفر

. مما يجعل الدارس يتساءل ما محل عبد الرحمان شكري في الجماعة، والمازني والعقاد

لا علاقة له بكتاب الديوان؟ كل هذا يجعل الدارس للجماعة، لا يمر دون أن -أي شكري-وهو

لها. المعروف أن كتاب تستوقفه هذه التسمية لما تطرحه من استفهامات تحتاج إلى حل إشكا

والأدهى من  المازني،عن زميليه بعد خصومته مع  شكريالديوان قد ألف بعد أن انفصل 

، يخرجه من دائرة الشعراء المجددين، حيث لشكريذلك أن قد حوى بين دفتيه نقدا لاذعا 

 من هنا يبدو لنا واضحا أن بصنم الألاعيب ورماه بالجنون ومرض الأعصاب. المازنيسماه 

هناك مغالطة تكتنف تاريخ ونشأة هذه الجماعة ، وانطلاقا من هذه المغالطة ذهب العديد من 

النقاد إلى أن جماعة الديوان لم تبرز في عالم النقد والأدب إلا حين أصدرت كتابها سنة 
                                                             

 51، ص1973ينظر: سعاد محمد جعفر التجديد في الشعر والنقد عند جماعة الديوان، جامعة عين شمس، مصر،  - 1



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
43 

، إلا أنه في واقع الأمر النشاط الأدبي والنقدي للجماعة بدأ قبل ذلك  بسنوات ، أي منذ 1921

، وهذا يعني أنه لا يمكن بأي حال من 1909أصدر شكري ديوانه الشعري الأول عام أن 

الأحوال التحدث عن جماعة الديوان بدون شكري ، فهو المؤسس الأول للجماعة والمنظر لها 

 عبد الرحمان شكري، بل لن نكون من المبالغين إذا قلنا أن العقاد والمازني قد تتلمذا على يد 

. وإذا كان الأمر كذلك فإنه يمكن القول إن 1ضجهما في الاتجاه الجديد قبل أن يكتمل ن

ارهاصات التجديد في الاتجاه الوجداني قد بدأت مع شكري وذلك منذ أن أصدر الجزء الأول 

 وقد لخص فيه اتجاهه في بيت شعري شهير، يقول فيه:  1909من ديوانه ضوء الفجر عام 

 وجدان ألا يا طائر الفردوس     إن الشعر

 لعبد الرحمان شكريمؤكدا الدور الطليعي  محمد مندوروفي هذا الصدد يقول الناقد 

في معركة التجديد: " عند تحديد أو محاولة تحديد مكانة شكري في حركة التجديد في أدبنا 

العربي المعاصر لا مفر من أن نعطي الأهمية الأولى لإنتاجه الشعري الذي حقق فيه ما 

أنه كان  المازني مذهبا جديدا في تراثنا الشعري، وهو المذهب الذي أخبرنا يمكن أن نسميه

قد انتهى إليه وهما لا يزالان طالبين في مدرسة المعلمين العليا. وبفضل هذا المذهب الذي 

وسنة  1909حققه شكري فعلا في الدواوين السبعة التي نشرها في الفترة التي تقع بين سنة 

.  والجدير بالذكر أن هناك 2تل مكانه بين نقاد الأدب وموجهيه"أن يح لشكري يحق 1918

رائدا لها، والبعض  العقاد اختلافا بين الباحثين في تحديد رائد هذه الجماعة، "البعض قدمّ

، بينما وقف فريق ثالث موقفا وسطا فقال: إن أعضاء جماعة عبد الرحمان شكريالآخر ذكر 

أحد سلاحيها قرض الشعر، وقد قام به شكري خير قيام، الديوان قد قادوا معركة مزدوجة، 

والسلاح الآخر حملة نقدية عنيفة على الشعراء والأدباء الذين وسموهم بالتقليد والسير في 

  3الدروب المطروقة البالية، وقام به العقاد خير قيام".

 

 

 جماعة الديوان وأفق التجديد النظري: ثانيا: 

المجددين وفي طليعتهم جماعة الديوان إلى جعل القصيدة تتصف لقد تطلع جيل الرواد      

بالعصرية روحا وشكلا وذات قدرة على امتصاص الثقافة المتنوعة، والتطور من القصيدة 

التقليدية إلى النص ذي الوحدة الموضوعية والخيالية والفكرية، المنتجة في سياق زماني 

تفكيك المفهوم الموروث للقصيدة، وتحويله ومكاني يمكن تحديده. وهو جزء من السعي إلى 

                                                             
 28،29،30، ص2013ينظر: عمار حلاسة، نظرية الشعر، دار البيروني للنشر والتوزيعن الأردن،  -1
 .45، 44، ص 1997محمد مندور، النقد والنقاد المعاصرون، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة،  - 2
 .76سعاد محمد جعفر، التجديد في الشعر والنقد، ص   - 3



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
44 

من مفهوم متعال، يلتف ببردة سميكة من الأنسجة الجمالية: عادات بلاغية وأسلوبية، 

توازنات إيقاعية، مؤثرات عاطفية، أعراف شكلية، ممارسات لغوية معينة إلى مفهوم 

ا من تلك عصري يحرر القصيدة في مضمونها وفي فكرتها وصورتها الموسيقية وأخيلته

القيود النمطية والقوالب الجاهزة التي أثقلت كاهلها وأبقتها في حالة ركود ردحا طويلا من 

 الزمن.

لقد مارس الديوانيون دعوتهم التجديدية من خلال النماذج الشعرية التي أبدعوها       

والتي حملت في أطوائها بذور التغيير وأصول هذه القيم الجديدة ولقد كانت دواوين هؤلاء 

الثلاثة بما تحمله من ملامح التجديد بمثابة شرارة ثورة التجديد الشعرية في النطاق العربي. 

ه الدواوين تصدرّ بمقدمات يكتبها أحدهم، مضمنا إياها دعوته إلى التجديد ولقد كانت هذ

وموضحا فيها رؤيته النقدية إزاء قضايا التجديد، كما تضمنت هذه المقدمات حملة هؤلاء 

على رواد المدرسة الكلاسيكية. لكن يبقى كتاب الديوان أهم إنجاز نقدي ينسب إلى الجماعة، 

ر فلسفتهم، حيث أودعوه أصول مذهبهم وأهم المبادئ التي نادوا فقد حوى زبدة فكرهم وجوه

إقامة حد  إنه-إن أفلحنا فيه–بها، يقول المؤلفان في مقدمة الكتاب: "وأوجز ما نصف به عملنا 

نميز به  ما ، وأقرببينهما اتصالهما والاختلاط لم يبق ما يسوغ ،بين عهدين

الانسان  يترجم عن طبع –من ناحية –  لأنه إنساني مصري عربي. إنساني مذهب أنه مذهبنا

ثمرة لقاح القرائح الإنسانية عامة،  خالصا من تقليد الصناعة المشوهة، ولأنه من ناحية أخرى

ومظهر الوجدان المشترك بين النفوس قاطبة.  ومصري لأن دعاته مصريون تؤثر فيهم 

أتم نهضة أدبية ظهرت في لغة الحياة المصرية، وعربي لأن لغته العربية، فهو بهذه المثابة 

العرب منذ وجدت، إذ لم يكن أدبنا الموروث في أعم مظاهره إلا عربيا بحتا يدير بصره إلى 

عصر الجاهلية. وقد مضى بسرعة لا تتبدل، وقضى أن تحطم كل عقيدة أصناما عبدت قبلها، 

في جميع ر من وضع قسطاس الصحيح، وتعريفه وربما كان نقد ما ليس صحيحا أوجب وأيس

حالاته، فلهذا اخترنا أن نقدم تحطيم الأصنام الباقية على تفضيل المبادئ الحديثة، ووقفنا 

الأجزاء الأولى على هذا الغرض، وسنردفها بنماذج للأدب الراجح من كل لغة، وتكون 

 1كالمسبار والميزان لأقدارها."

ته الجماعة، يعبر كما هو واضح، فإن هذا الملخص الوصفي للمذهب النقدي الذي تبن

السائد في النصف الأول من القرن الماضي والمتجه إلى محاربة القيم  عن المزاج الثقافي

الجامدة ثقافيا واجتماعيا، ولقد كان لهذه الجماعة تأثير كبير على الساحة الأدبية العربية، فقد 

التي تلتها وعلى كان لها تأثيرها المباشر وغير المباشر على الحركات والجماعات الأدبية 

رأسها جماعة أبولو، والذي يحُمد لهذه المدرسة أنها لم تخرج عن القديم في دعوتها للجديد، 
                                                             

 .8 – 7، ص2018العقاد والمازني، الديوان في الأدب والنقد، هنداوي ي آي سي، المملكة المتحدة،  -1

 



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
45 

ولعل تقديم الأعمال التراثية لفطاحل الشعراء العباسيين لدليل واضح على إيمانهم بدور هذا 

 الشعر القديم والقيمة التي يكتسيها.

 وان:مواطن التجديد عند جماعة الديثالثا: 

يعيد  مفهوم جديد للشعروصاحبيه اهتماما واضحا بإعادة صياغة  شکريهتم لقد ا

ربطه بالحياة، من هنا اعترافهم بعدم إمكانية حصر الشعر في تعريف محدود وفي ذلك يقول 

محدود كمن يريد أن يحصر الحياة نفسها في :" من أراد أن يحصر الشعر في تعريف العقاد

، ولهذا ليس مستغربا أن تتعدد أحاديثهم عن الشعر، وفي كل حديث 1تعريف محدود"

يتناولون جانبا من جوانبه الكثيرة المتعددة، ومن أبرز هذه الجوانب تعريفهم للشعر بأنه تعبير 

. هذا جوهر مفهوم 2وإصرارهم الشديد على أن الشعر تعبير يرتبط بالعالم الداخلي للشاعر 

ثلما تكشف عنه كتاباتهم النقدية التي يختزلها قول شكري الذي الشعر عند جماعة الديوان م

 ألا يا طائر الفردوس    إن الشعر وجدان  أتينا على ذكره أعلاه: 

الشعر عند جماعة الديوان وجداني ذاتي، بمعنى هو تعبير عن النفس الإنسانية في 

س عواطف النفس في ديوانه: والشعر ما أشعرك وجعلك تح شكريفرديتها وتميزها، يقول 

،  وضمن نفس المنحى يرى العقاد أن الشعر هو "التعبير الجميل عن الشعور  3إحساسا شديدا

من هنا أهمية أن يكون الشاعر صادقا في التعبير عن مشاعره وأحاسيسه، 4الصادق "

وأحاسيس الشاعر أو الأديب هي التي تخلع على اللغة سمة الشاعرية. ولقد أصبح الشاعر في 

هوم الجديد الذي أتت به جماعة الديوان هو من يشعر بجوهر الأشياء، ومن ينطلق من المف

عبقريته الذاتية فيغوص في كنه الأشياء، فيرى منها ببصيرته ما لا تراه الشخصية العادية، 

ويصل بموهبته إلى الحقيقة العميقة الثاوية، ويستخرجها من داخل هذه الأعماق البعيدة 

عر أن يقول لك عن الشيء ماذا يشبه، وأنما مزيته أن يقول لك ما هو، و"ليست مزية الشا

 . 5ويكشف لك عن لبابه وصلة الحياة به" 

وشعر )شعر القشور( شعر الصنعة ومن هذا المنطلق فرقت جماعة الديوان بين 

من  طلاقالذي يمثل جوهر الشعر وحقيقته، وما الطبع في عرف الديوانيين إلا الان الطبع

 وهو الشعار الأهم الذي تحمله مدرسة الديوان في مذهبها التجديدي. الشعور

من المفاهيم المحورية في التجربة الإبداعية والنقدية عند  الوحدة العضويةيعدّ مفهوم 

جماعة الديوان، وقد جاء في الديوان: "إن القصيدة ينبغي أن تكون عملا فنيا تاما، يكمل فيها 

                                                             
 4العقاد، وحي الأربعين، دار القلم، لبنان، ص  1
 .134التجديد في الشعر والنقد عند جماعة الديوان، ص - 2
 161، ص2017عبد الرحمان شكري، ديوان عبد الرحمان شكري، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  - 3
 4، صالمرجع نفسه العقاد، - 4
 .22العقاد والمازني، الديوان، ص - 5



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
46 

تصوير خاطر أو خواطر متجانسة، كما يكمل التمثال بأعضائه والصورة بأجزائها، واللحن 

لوضع أو تغيرت النسبة أخل ذلك بوحدة الصنعة الموسيقي بأنغامه، بحيث إذا اختلف ا

وأفسدها. فالقصيدة الشعرية كالجسم الحي يقوم كل قسم منها مقام جهاز من أجهزته، ولا 

يغني عنه غيره في موضعه إلا كما تغنب الأذن عن العين أو القدم عن الكف أو القلب عن 

ويعني هذا أن توافر   1هندستها "المعدة، أو هي كالبيت المقسم لكل حجرة مكانها وفائدتها و

الوحدة العضوية في القصيدة يقتضي وجود صلة محكمة بين أجزاء القصيدة فيكون بعضها 

سببا من بعض فإذا هي جسم مكتمل التكوين كما لو صبت في قالب واحد. وقد كان العقاد 

قده شعر أكثر أعضاء الجماعة حماسة في الدعوة إلى مبدأ الوحدة و قّد عمد في معرض ن

وإزرائه به، لتفككه وافتقاره إلى الترابط والاتساق ـ إلى تغيير ترتيب الأبيات في  شوقي

قصيدة من قصائده المدحية للاستدلال على أن هذه العملية لا تفضي إلى تغيير في روح 

القصيدة، وعلى أن الشاعر يفتقر إلى الحس الشعري السليم والرؤية العميقة المتصلة 

 . 2والكاملة"

نماذج مفككة نستطيع أن نقدم أي بيت منها أو  شوقيفي قصائد  العقادهكذا رأى 

هي كائن حي يستمد كولردج نؤخره دون أن تختل بها البنية أو تضطرب بينما القصيدة وفق 

كل عضو منها حياته ووظيفته من سائر الأعضاء مثلما يستمد الكيان كله حياته من حياة 

ك يرى العقاد أنك "ترى الارتباط قليلا بين معاني القصيدة العربية أعضائه وأجزائه، وفي ذل

ولا ترى قصيدة انجليزية تخلو من رابطة تجمع أبياتها على موضوع واحد، او موضوعات 

متناسقة. ومن هنا كانت وحدة الشعر عندنا البيت، وكانت وحدته عندنهم القصيدة. فالأبيات 

لإنجليزية موجة تدخل في موجة لا تنفصل من التيار العربية طفرة بعد طفرة، والأبيات ا

المتسلسل الفياض؛ وسبب ذلك كما قدمت هو أن الحس لا يربط بين المعاني وإنما يربط بينها 

خلط بين  العقادويذهب بعض الباحثين إلى أن  3التصور والتعاطف والملكة الشاعرة. "

واحد، فهو يشير إلى الوحدة الفنية الوحدة العضوية والوحدة الفنية "ظنا منه أنهما شيء 

بوصفها تتضمن وحدة العمل الأدبي ...دون أن يتبين أن المفهوم الأخير مفهوم كلاسيكي 

متعارض تماما مع المفهوم الرومانسي أو الوجداني الذي كان يبشر به بينما الوحدة العضوية 

اهية مع العالم ومتجلية في تعود إلى الفلسفة الحلولية الرومانسية التي ترى ذات الشاعر متم

 4النص الذي تنتجه ..." 

 : الخيال الشعري -1
                                                             

 .123، 122صالمرجع نفسه،  -  1
، 1محمد ناصر العجيمي، النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية، دار محمد حامي للنشر والتوزيع، تونس، ط - 2

 .105، ص 1998
 445، ص2014العقاد، ساعات بين الكتب، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  - 3
 .102، ص2004، 1لنقد العربي الحديث، المركز الثقافي العربي، المغرب، طسعد البازعي، استقبال الآخر الغرب في ا- 4



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
47 

ال الخي وقد كان من أهم مظاهر التجديد عند أصحاب مدرسة الديوان الاعتداد بمفهوم

يته فاعلوبوصفه مصدرا مهما لخلق الصورة الشعرية وذلك بالنظر إلى قوة الخيال الخلاقة 

لهامة لخيال اازلة لأن الأمر كذلك، فقد آمن الديوانيون بمنالدينامية في توليد الصور الفنية، و

ماما اهت أكثرهم عبد الرحمن شكريفي الفن، فتحدثوا عنه باستفاضة في كتاباتهم، وقد كان 

يين ومنسبالخيال وماهيته ووظيفته في عملية الإبداع    متأثرا بنظرية الخيال عند الر

ي ف الخيال . ففـي حـدود تأثيروكولردج وردزورث الغربيين، وخاصة ما كتبه كل من 

أن نميز في  الخيال والوهم، يقول في ديوانه: " ينبغي الصورة الشعرية، نجد شكري يميز بين

     معاني الشعر وصوره بين نوعين: نسمي أحدهما التخيل والآخر التوهم. 

النوع أن فالتخيل أن يظهر الشاعر الصلات بين الأشياء والحقائق، ويشترط في هذا  

يعبر عن حق. والتوهم أن يتوهم الشاعر بين الشيئين صلة ليس لها وجود، وهذا النوع الثاني 

، بهذه التفرقة يضع شكري يده 1يغرى به الشعراء الصغار، ولم يسلم منه الشعراء الكبار..."

القديم  في تغيير المفهوم -بالتالي–على أهم ما يميز ملكة الخيال ويميزها عن الوهم، مساهما 

الذي سار عليه الشعراء في الصورة الشعرية ـ لأن الخيال لا يقاس بما وضع الشاعر من 

تشبيهات واستعارات، لكن يقاس بما وظف من خيال استطاع أن يتفرد به عن الخبال العام 

  2ويتميز عنه."

حثت فية  و، فقد دعت الجماعة إلى إباحة التحرر من القا المستوى الإيقاعيأما على 

ل ، لمرساعلى تنويعها  في القصيدة الواحدة ، وشكري كان أول البادئين في كتابة الشعر 

رف في اعت ومن أوائل الذين تمردوا على القافية الواحدة، وقد جاراه في ذلك العقاد الذي

شدها قبل لة القافية في الشعر العربي على أ)يسألونك( قائلا: "كانت مشك كتابه المعنون

بل يث قثلاثين سنة، ولم تكن هذه المشكلة قد عرفت قط في العصر الحديث في العصر الحد

ب تصع استفاضة العلم بالآداب الأوربية ، واطلاع الشعراء على القصائد المطولة التي

 .افيةحدة البحر والقترجمتها في قصيدة قافية واحدة كما يصعب النظم في معناها مع و

يعالج حلها بإهمال القافية، ونظم القصائد  عبد الرحمان شكريوكان زميلنا الأستاذ  

المطولة من بحر واحد وقوافي شتى . زكنت وزميلي الأستاذ المازني نشايعه في الرأي 

يزال  ...إلى أن يقول: ولكني أراني اليوم وقد انقضت ثلاثون سنة على كتابة تلك المقدمة، ولا

اختلاف القافية بين البيت والبيت يقبض سمعي عن الاسترسال في متعة السماع، ويفقدني لذة 

القراءة الشعرية والقراءة النثرية على السواء؛ لأن القصيدة المرسلة عندي لا تطربنا 

 بالموسيقية الشعرية، ولا تطربنا بالبلاغة المنثورة الني نتابعها ونحن ساهون عن القافية غير

                                                             
 .261،262ديوان عبد الرحمان شكري، ص - 1
 .61، ص2014عمار حلاسة، نظرية الشعر، دار البيروني للنشر والتوزيع ـ الأردن،  - 2



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
48 

مترقبين لها من موقع إلى موقع ومن وقفة إلى وقفة. والظاهر أن سليقة الشعر العربي تنفر 

 1من إلغاء القافية كل الإلغاء."

بعد طول الممارسة قد أصبح لا يستسيغ اختلاف القافية أو  العقادوكما هو جلي، فإن  

لشعر وموسيقاه. التحرر منها تحررا تاما في الشعر الجديد لأن ذلك يضعف إيقاع هذا ا

وبالمثل فإن العقاد يرى أن الدعوة إلى إلغاء الأوزان الشعرية غير مبررة بل هي عدوان 

يجب التصدي له، مؤكدا أن " فن النظم في اللغة العربية فن دقيق كامل الأداة مستغن بأوزانه 

البحور  عن سائر الفنون. ومن هنا يظهر لنا كل الظهور أن الدعوة إلى إلغاء الأوزان ذات

وهو نفس الموقف  2والقوافي في اللغة العربية لا تأتي من سليم  ولا تؤدي إلى غاية سليمة"

الذي تبناه المازني حين كتب مؤكدا أن  "الوزن ضروري للشعر وليس هو بالشيء 

المصطلح عليه ولكنه جوهري، وإن شئت فقل هو  جثمان الشعر،  وليس يكفي أن تدعوه 

على معانيه فتشير بذلك إلى أنه منفصل عن الشعر؛ لأن الإنسان لم  ثوبا فيخلعه الشاعر

ولكنهما نشآ منه ، ولا شعر إلا بهما أو بالوزن على الأقل   -لا ولا  القافية–يخترع الوزن 

."3 

ولة ي محاوالموقف  الحاد للعقاد من قضية الشعر الحر يؤكد هذا المنحى الرافض لأ 

د مع  لعقالترمي إلى التخلي عن موسيقى الشعر العربي وأوزانه، ومن ذلك  التعامل الصارم 

حال يث أنصوص الشعر الحر،  حين كان مقررا للجنة الشعر في  المجلس الأعلى للثقافة، ح

به يكت صبور  إلى لجنة النثر للاختصاص  طاعنا في شرعية وشعرية ماديوان صلاح عبد ال

 الشعراء اشباب من نصوص متحررة من سلطة الأوزان والقوافي.

 :أوجه القصور والانتقادات التي وجهت إلى جماعة الديوانرابعا: 

ل ه بفعمما سبق يتضح أن مشعل التجديد الذي رفعه الديوانيون ما لبث أن خبا وهج

 د من الأسباب لعل أبرزها:العدي

لال استلابية الرؤية والخضوع المطلق لمرجعية الآخر الغربي، ويظهر ذلك من خ

رسة الاعجاب والافتتان بالمذهب الرومانسي بتبني مقولاته وتصوراته عن قصور المما

ن شف عومحدودية الطرح النقدي حيث لم يكن المازني والعقاد يتمتعان بكياسة نقدية تك

ص ة علمية تؤسس لأعراف جديدة في تناول النص الأدبي، لا بل إن مفهوم النموضوعي

فقة ات ملواجتزاء الأدبي نفسه لم يكن قد تأسس بعد، وظلت تلك الممارسات مجرد انتقاءات 

 من هنا وهناك.

                                                             
 .77-75، ص2013 مود العقاد، يسألونكن، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، د ط،حعباس م - 1
 .25-24، ص2014عباس محمود العقاد، اللغة والشاعر، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، د ط،  - 2
 .20، ص2010إبراهيم عبد القادر المازني، الشعر غاياته ووسائطه، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، د ط،   - 3



                                                      

  جماعة الديوان     
المحاضرة 

 الخامسة

 

 
49 

لى عاستخدام أسلوب السخرية والاستهزاء، حيث نهج صاحبا الديوان نهجا قائما 

 من قيمة الأديب.التهكم القاسي، والحط 

الخلافات التي دبت بين أعضاء الجماعة، والتي أدت إلى افتراق أعضائها بداية   

 بانصراف شكري عن الجماعة ثم انصراف المازني ليبقى العقاد بمفرده.

 مدرسته بمدرسة الفرد المستقل.العقاد طغيان النزعة الفردية، فقد سمى 

 لتحول جذري عن افتراضات وأسلوب ولئن كانت جماعة الديوان قد وضعت الأسس

سس ن تؤالكلاسيكيين، فإنه أصبح على جماعة أخرى هي جماعة أبولو أن تحمل أفكارها، وأ

ثل صر ممالرومانسية بوصفها اتجاها شعريا مسيطرا في مدة الحرب. كان مقر جماعة أبولو 

انت ، كخاص فقطجماعة الديوان، ولكنها خلافا للجماعة السابقة التي تكونت من ثلاثة أش

يات جنس أبولو شاملة في مشهدها الأدبي ومعانقة منهجيات وأساليب شعرية متعددة، وأيضا

 مختلفة شاملة شعراء من تونس والسودان والعراق والمهجر ومصر ذاتها.

 



[Texte] 
 

 
50 

 

  

 

 

 

 

 

 

 المحاضرة السادسة

 جماعة أبولو
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 مدخل:

الديوان وأشرنا إلى دورها الريادي في النطاق  قدمنا فيما سبق لمحة عن جماعة 

العربي باعتبارها أول حركة تجديدية نقدية رفعت لواء الثورة على القيود والتقاليد الشعرية 

التي رسختها المدرسة الكلاسيكية  فتمردت في وجه القصيدة العربية القديمة وسعت إلى 



المحاضرة    جماعة أبولو

  السابعة

 

 
51 

لكن سرعان ما انفرط عقد هذه الجماعة  إرساء معالم جديدة لمفهوم الشعر وغاياته ووسائله،

وخفت بريقها، فجاءت جماعة أبولو لتستكمل مسيرة التجديد التي بدأها الرواد الأوائل وتسير 

بخطى واثقة ورؤية أكثر عمقا ونضجا ، يؤكد الباحث جابر عصفور أن ظهور مجلة أبولو 

، وهذا 1جر الفضل فيهاوجماعتها جاء على طريق ممهدة كان لجماعة الديوان وجماعة المه

يعني أن عملية التطور الشعري كانت تتم ببطء وتأن حتى ما إذا ظهرت جماعة أبولو أخذت 

 في التبدي والظهور وأصبحت الدعوات للتجديد تعلن صراحة وتطبق بشكل فعلي.

 سؤال النشأة والتأسيس:أولا: 

، دعا إليها الشاعر أحمد زكي أبو شادي، 1932تأسست هذه الجمعية الأدبية سنة 

وأسند رئاستها إلى أمير الشعراء أحمد شوقي، ثم تقلدها  الشاعر خليل مطران وجعل نفسه 

أبو القاسم كاتب سرها، وقد انضم إلى هذه الجماعة علي محمود طه، والشاعر التونسي 

هيم ناجي ومحمود حسن إسماعيل وحسن كامل  الصيرفي  ، وكذاك الأديب  إبراالشابي

والتيجاني يوسف البشير وكمال كيلاني وأحمد ضيف  وأحمد الشايب غيرهم، واتخذت 

الجماعة لنفسها  مجلة فنية تعبر عن لسان حالها دعتها مجلة أبولو، وهي تعد حسب الناقد 

بي، جمعت من الطاقات والتف أول مجلة أدبية رائدة في الشرق العر محمد زكي العشماوي"

حولها الأدباء و الكتاب والشعراء ما لم يتوافر لأية مجلة أدبية أخرى. ولو أتيح لهذه المجلة 

. بل هناك من الباحثين 2أن تعيش عمرا أطول لكان للأدب والشعر في هذه الفترة شأن آخر"

 .3من يذهب إلى أنها أول مجلة خصصت للشعر ونقده في العالم العربي

بالفعل، نشأت هذه الجماعة في ظروف صعبة اتسمت بالصراعات السياسية 

والاجتماعية والأدبية، وليس غريبا أن تكون في نفوس شباب هذه الجماعة رغبة في التحرر 

من قيود القديم، من أجل الحديث، لمواكبة التقدم ، وقد عبر أحمد زكي أبو شادي رائد هذه 

ي/ التحريري  بالقول: إني أوقن أن الكون في تحول مستمر، الحركة عن هذا المسعى التجديد

وأن الفكر الإنساني  في تبدل وتطور، وأن ما تراه حسنا الآن قد لا يرضى عنه جيل مقبل 

كما أننا لم نرض عن كثير ما استحسنه أسلافنا، ولكن كل هذا لا يعني أن جهدنا عديم 

صرنا الحاضر خاصة ولجوهر الفكر الإنساني الجدوى، ولن يطالبنا العقل أكثر من الوفاء لع

ويدعو إليها لا تتنافى مع فكرة  أبو شاديعامة. بيد أن فكرة التطور والتجديد التي يعتنقها 

قبول كل الأطياف الأدبية حتى الكلاسيكية منها، يقول أبو شادي دائما : ... فالشعر شعر في 

بحقائقه الأزلية وبمثاليته وبحقائقه الأزلية أية لغة بأحاسيسه وارتعاشاته وومضته وخيالاته، و

ومثالياته ، وإذا قدرنا ألوان هذا الشعر المتجرد أو المرسل أو الحر أو الرمزي أو السريالي 
                                                             

 .41، ص 2016العامة للكتاب، مصر،  ينظر: جابر عصفور، تحولات شعرية، الهيئة المصرية  - 1
 94محمد زكي العشماوي، أعلام الأدب العربي الحديث واتجاهاتهم الفنية، دار المعرفة الجامعية، مصر، د ت، ص  - 2
 32وري، تاريخ الأدب العربي، ضخعمر فا - 3



المحاضرة    جماعة أبولو

  السابعة

 

 
52 

ونحوها، فليس معنى ذلك أننا نبخس الضروب الأخرى من  الشعر حقها، أو ندعو إلى 

ن  أن ثروة أية هي لغة هي بمجموع إغفالها، كما يدعو إلى ذلك بعض الأدباء الذين لا يقدرو

آدابها، وأن الخير كل في تنوع ضروبها، لا في  حصرها، ومهب الحصر مضاد للحرية، 

عامة، فالإملاء على الشعراء  يقة الآداب والفنون، بل والمعارففيحين أن الحرية هي صد

 . 1غة وآدابها.."ثم قتل للشعر وممكناته، ثم إفقار لل والتحكم فيهم هو أولا قتل لمواهبهم،

مها ومبادئها ( فكرة الجمعية ونظا1932لقد تضمنت افتتاحية العدد الأول من المجلة )سبتمبر 

 المتمثلة في:

 السمو بالشعر العربي وتوجيه جهود الشعراء توجيها شريفا .1

ً ومادياً، والدفاع عن صوال .2 ً واجتماعيا حهم ترقية مستوى الشعراء أدبيا

 .)مصالحهم( وكرامتهم

 .2مناصرة النهضات الفنية في عالم الشعر .3

 أحمد شوقيولعله من الجدير بالذكر أن الرئاسة الشرفية للجمعية أسندت إلى الشاعر        

أحد رموز حركة الإحياء اعترافا بأستاذيته وريادته، في دلالة واضحة عن اتساع الأفق 

الفكري للحركة وانفتاحها على كل المبادرات الفكرية والفنية والإبداعية مهما كان اتجاهها، 

 : 3لهذا آمن   شوقي بالجمعية وأشاد بها في أبيات شعرية قال فيها

 فإنك من عكاظ الشعر ظل     ا أبولو   ــأبولو مرحبا بك ي

 لوا وحلواــوق       على جنباتها رحـعكاظ وأنت للبلغاء س

 قلّ ـــــه يــين بـــــــتأدبـــــــــوينبوع من الإنشاد صاف       صدى الم                 

 راء قلوّاــومضمار يسوق إلى القوافي     سوابقها إذا الشع

ثر ــيحسن حين يكو  يقول الشعر قائلهم رصينا                                                 

 لّ ـــــــــــــويق

 ولولا المحسنون بكل أرض      لما ساد الشعوب ولا استقلوا   

روم على ــــــــن   ات   ـــبمعلق ناــــــــــــــــــسى تأتينـع                                           

 دلـــــــــــــــــــــــديم بها نـــــــالق

                                                             
 .9، ص2014أحمد زكي أبو شادي، قضايا الشعر المعاصر، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  - 1
ينظر: ناظم عودة، تكوين النظرية في الفكر الإسلامي والفكر العربي المعاصر، دار الكتاب الجديد المتحدة، لبنان،  - 2

 .221، ص2007
 .797، 796، ص 2020أحمد شوقي، الشوقيات، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، - 3



المحاضرة    جماعة أبولو

  السابعة

 

 
53 

 تغلّ ــــــتذاع على يديك وتس   لعل مواهبا خفيت وضاعت    

وكما هو جلي، فإن أبولو كانت شاملة في رؤيتها الفنية منفتحة على مذاهب عدة        

بما فيها المذهب الكلاسيكي ومعانقة منهجيات وأساليب شعرية متعددة بعيدا عن أي تزمت 

الكثير من الشعراء والكتاب والنقاد في مصر وخارجها دون  فكري، وقد احتضنت مجلتها 

 لشوقي، ومطران،وبين المشهور والمغمور، فنشرت  والمجددالمحافظ  أن تفرق بين

وعبد الحميد  ،وإبراهيم ناجي ،ومحمد الأسمر ،وزكي مبارك ومحرم، والعقاد، والرافعي

لقاسم وأبي ا ،ومحمود غنيم ،ومحمد عبد المعطي الهمشري ،وسيد قطب ،الديب

وإلياس أبي  ،وإيليا أبي ماضي ،والتيجاني يوسف بشير ،ومحمد مهدي الجواهري ،الشابي

. 1934واستمرت في الصدور حتى شهر ديسمبر عام وغيرهم  وآل المعلوف ،شبكة

والجدير بالذكر أن بعض الباحثين برون أن جماعة أبولو استمرت في النشاط إلى غاية سنة 

د ارتأى الشاعر الطيب إبراهيم إلى أمريكا، وق أحمد زكي أبوشاديتاريخ هجرة  1946

ناجي أن يؤسس رابطة الأدب الحديث على أنقاضها، وقد استمرت هذه الرابطة إلى حدود 

مصطفى عبد ـثم نغير اسمها، فأصبح رابطة الأدب الحديث التي ترأسها الناقد  1953

 .1عبد المنعم خفاجيوبعدها تسلم الرابطة  اللطيف السحرتي

 وسببها:في أصل التسمية  -1

ؤكد على امتدادها واتساع أفقهاـ حيث يعود أصل تسمية ي تسمية جماعة أبولو بهذا الاسمو     

وهو إله النور،  (Apollon) التي تعود بدورها إلى ،(Apollo) إلى اللفظة الانجليزية أبولو

 ،(Lét)وليتو (Zeus) زيوس، وهو ابن (PhoibOS)فيبوس غريقية كذلكالذي يدعى بالإ

وهو إله الغيب والموسيقى والشعر، الذي تكثر الإشارة إليه في اشعر الرومانسي الغربي. 

 العقادوالواقع أن هذه التسمية قد أثارت الكثير من اللغط والجدل بين أعضاء الجماعة، وكان 

باسم  المجلة تسمية فيهاعلى رأس المعترضين على التسمية وقد كتب كلمة صغيرة ينقد 

عطارد وهو إله الفنون والآداب لدى الكلدانيين. وعلى الرغم من  باسم ويقترح تسميتها أبولو

هذه الانتقادات، فقد استقر الأمر على تسميتها بأبولو الذي هو في نظر العديد اسم عالمي 

سبب التسمية، "بأنه أحمد زكي أبو شادي ويعلل  ،وليس فيه أي انتقاص للمأثورات العربية

وكما يرى شوقي ضيف فإن أبولو رب  2تحكل اسما فتيا عالميا يلائم صيغتها " الرغبة في أن

 3كل شعر عند الإغريق، لا يفرق في ربوبيته بين شعر وشعر ولا بين مذهب فني ومذهب.

                                                             
الحديث، في النصف الأول من القرن العشرين، الدار التونسية   هات الشعر العربي جاينظر، منصور قيسومة، ات - 1

 .87، ص2014، 1للكتاب، تونس، ط
 32، ص 1006، 2محمد أحمد ربيع، تاريخ الأدب العربي الحديث، دار الفكر، الأردن، ط - 2
 70شوقي ضيف، الأدب العربي في مصر، ص  - 3

https://www.marefa.org/%D8%B2%D9%83%D9%8A_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%83
https://www.marefa.org/%D8%B2%D9%83%D9%8A_%D9%85%D8%A8%D8%A7%D8%B1%D9%83
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D9%85%D8%B1&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%A3%D8%B3%D9%85%D8%B1&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/%D8%A5%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%87%D9%8A%D9%85_%D9%86%D8%A7%D8%AC%D9%8A
https://www.marefa.org/%D8%A5%D8%A8%D8%B1%D8%A7%D9%87%D9%8A%D9%85_%D9%86%D8%A7%D8%AC%D9%8A
https://www.marefa.org/%D8%B9%D8%A8%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%85%D9%8A%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D8%A8
https://www.marefa.org/%D8%B9%D8%A8%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%85%D9%8A%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D8%A8
https://www.marefa.org/%D8%B9%D8%A8%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%AD%D9%85%D9%8A%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D8%AF%D9%8A%D8%A8
https://www.marefa.org/%D8%B3%D9%8A%D8%AF_%D9%82%D8%B7%D8%A8
https://www.marefa.org/%D8%B3%D9%8A%D8%AF_%D9%82%D8%B7%D8%A8
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%B9%D8%A8%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D8%B7%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%87%D9%85%D8%B4%D8%B1%D9%8A&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D8%B9%D8%A8%D8%AF_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D8%B7%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%87%D9%85%D8%B4%D8%B1%D9%8A&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF_%D8%BA%D9%86%D9%8A%D9%85&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D9%85%D8%AD%D9%85%D9%88%D8%AF_%D8%BA%D9%86%D9%8A%D9%85&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%A7%D8%B3%D9%85_%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%A7%D8%A8%D9%8A&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D9%82%D8%A7%D8%B3%D9%85_%D8%A7%D9%84%D8%B4%D8%A7%D8%A8%D9%8A&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D9%85%D9%87%D8%AF%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D8%AC%D9%88%D8%A7%D9%87%D8%B1%D9%8A
https://www.marefa.org/%D9%85%D8%AD%D9%85%D8%AF_%D9%85%D9%87%D8%AF%D9%8A_%D8%A7%D9%84%D8%AC%D9%88%D8%A7%D9%87%D8%B1%D9%8A
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8A%D8%AC%D8%A7%D9%86%D9%8A_%D9%8A%D9%88%D8%B3%D9%81_%D8%A8%D8%B4%D9%8A%D8%B1&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A7%D9%84%D8%AA%D9%8A%D8%AC%D8%A7%D9%86%D9%8A_%D9%8A%D9%88%D8%B3%D9%81_%D8%A8%D8%B4%D9%8A%D8%B1&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A5%D9%8A%D9%84%D9%8A%D8%A7_%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D9%85%D8%A7%D8%B6%D9%8A&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A5%D9%8A%D9%84%D9%8A%D8%A7_%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D9%85%D8%A7%D8%B6%D9%8A&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%A7%D8%B3_%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D8%B4%D8%A8%D9%83%D8%A9&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%A7%D8%B3_%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D8%B4%D8%A8%D9%83%D8%A9&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A5%D9%84%D9%8A%D8%A7%D8%B3_%D8%A3%D8%A8%D9%8A_%D8%B4%D8%A8%D9%83%D8%A9&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A2%D9%84_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D9%84%D9%88%D9%81&action=edit&redlink=1
https://www.marefa.org/w/index.php?title=%D8%A2%D9%84_%D8%A7%D9%84%D9%85%D8%B9%D9%84%D9%88%D9%81&action=edit&redlink=1


المحاضرة    جماعة أبولو

  السابعة

 

 
54 

على دعائم ثابتة من الدعوة إلى عالمية  أبولو وكما هو جلي، فقد نهضت جماعة        

كل  ء منالأدب، وإلى التعاون بين الشعراء، وفتح المجال أمام الجيل الناشئ من الشعرا

نقد ن الالاتجاهات، ولعل هذا مما أثار حفيظة الكثيرين فتعرضت الجماعة لعاصفة قوية م

لمجلة قف اخصومها إلا بتووتعرض روادها لحملات من النقد، ولم تهدأ المعركة بين أبولو و

تي دون أن تعمر طويلا. وعلى الرغم من قصر المدة الزمنية ال 1935عن الصدور سنة.

لقوية اتها مارست فيها الجماعة نشاطها الإبداعي والنقدي، إلا أنها استطاعت أن تترك بصم

 على حركة الشعر العربي. 

 المرتكزات النقدية وسؤال التجديد:ثانيا: 

نشأت في كتابه المعنون:" أبو شادي وحركة التجديد في الشعر  كمال يرى الباحث

لم تضف  -في دعوتها التجديدية–العربي" أنه من حيث الأسس العامة، فإن مدرسة أبولو 

أراءهما تكاد تكون واحدة، وهي أن الدعوة إلى »جديدا إلى دعوة جماعة الديوان، وأن 

لدعوة إلى التأثر بالحياة العصرية والاهتمام بوحدة محاربة شعر المديح والصناعة والتقليد وا

القصيدة والترجمة عن نفس الشاعر وأعماقه وهي أهداف أولية يجب أن تستقر في نفوس 

الناس قراء ومنشئين كأساس متين حتى يمكن أن تقوم فيما بعد مذاهب أدبية محددة الملامح 

 .  1«والقسمات

تقف على الأرضية نفسها التي تقف عليها  وهذا يعني فيما يعنيه أن جماعة أبولو

جماعة الديوان وهي أرضية التجديد والثورة على التقليد ، لكن رغم ذلك فإنها تتميز عن 

الأخيرة )أي جماعة الديوان( في أنها احتضنت نمطا من الدراسات النقدية أكثر عمقا ونضجا 

ة جديدة  تضم عددا من النقاد من دراسات الديوان، حيث انبثقت عن جماعة أبولو حركة نقدي

، مصطفى عبد اللطيف السحرتي، أحمد الشايب ، صالح جودت،  عبد العزيز عتيق أمثال 

وإن لم » وقد كان لهذه الحركة  الناهضة حضورها المميز  في المشهد النقدي آنئذ، فهي 

الشعرية،  إلا تعمل على التنظير المنظم لشعرية أبولو ، وإنتاج رؤية فلسفية لجماليات هذه 

أنها استطاعت أن تقدم بعض التفسيرات ، والتحليلات النقدية المقنعة.  وامتازت بكونها أكثر 

إيمانا بقيم التجديد، وأكثر إدراكا لحيثياته، ويقف في طليعة هؤلاء النقاد: حسن صالح 

وللدفاع عن  الجداوي، الذي أفلح في استخدام لغة نقدية أكثر علمية في تحليل " الشفق الباكي"

ذلك المشروع بوضع مقاربات تقدم حججا نظرية مستنبطة من التراث والمعاصرة، تدعم 

                                                             
 418لعربي، ص كمال نشأت، أبو شادي وحركة التجديد في الشعر ا - 1



المحاضرة    جماعة أبولو

  السابعة

 

 
55 

: لماذا لا نستعمل بحورا متجاوزة في القصيدة 1926شرعية التساؤل الذي طرحه في 

 1«الواحدة؟

لة ي مسأوالواقع أن هذا التساؤل، يؤكد الدور المحوري الذي لعبته هذه الجماعة ف 

مثلت قية تفي موسيقى الشعر العربي الكلاسيكي، ومزاولة هذا التجديد مزاولة حقيالتجديد 

 في:

 كتابة الشعر المرسل، المتنوع القوافي أو المطلق القافية. -أ

 كتابة القصيدة ذات البحور المتنوعة.  -ب

، 1926) بدر شاكر السيابوقد كان لذلك أثره في ميلاد حركة الشعر الحر، ذلك أن 

( المتثقفين بآداب الغرب، ولا سيما الشعر 1923-2007الملائكة )(، ونازك 1964

 2الإنجليزي والأمريكي، كانا حسني الاطلاع على نزعات التجديد في مصر ولبنان وسورية.

وقد رعت مجلة أبولو كل النزعات التجديدية، مثلما تشهد على ذلك قصيدة الشراع 

، وقد علق 1932والصادر بتاريخ نوفمبر التي نشرت في العدد الثالث  خليل شيبوبللشاعر 

على القصيدة قائلا: وإنما يرجع تقديرنا للشعر الحر إلى سنوات  أحمد زكي أبو شادي

مضت، وفي اعتقادنا أن الشعر الحر وإلى الشعر المرسل إذا أردنا أن ننهض به نهضة 

هو دعوة  حقيقية لاسيما في مجال القصص والتمثيل. وكما هو واضح، فإن هذا التعليق

صريحة للنظم بطريقة جديدة على غرار تلك الموجودة لدى الغربيين لأن ذلك سيفتح آفاقا 

جديدة أمام الشعر العربي ... وبهذا تكون جماعة أبولو هي البوابة الأولى التي عبر من 

 وقد كان للمجلة دورها الرائد في  3خلالها الشعر الحر في مجال التجديد والثورة على القديم.

 ذلك من خلال:

 اتخاذ طريق المهادنة عوضا عن طريق الهدم والانتقاد والمهاجمة.-

 .إتاحة الفرصة لجميع النماذج الشعرية الجديدة لشعراء عرب من مختلف الأمصار -

عيا سمة، ترجمة نماذج شعرية أوربية وإرفاقها بالشروحات والتعريفات والتوضيحات اللاز-

 العربي لقبول فكرة التجديد.إلى توسيع أفق القارئ 

وقد ساهم  إفساح المجال للنقد ونشر الدراسات الأدبية وخصوصا في مجال الأدب المقارن، -

 .ذلك في إرساء رؤية نقدية جديدة متماسكة متكاملة، سعت الجماعة إلى بلورتها

   أهم الانتقادات الموجهة للجماعة:ثالثا: 

                                                             
 لا ،1ط لبنان، ناظم عودة، تكوين النظرية في الفكر الإسلامي والفكر العربي المعاصر، دار الكتاب الجديد المتحدة، - 1

 .224، ص2009
 .224المرجع نفسه، ص  - 2
 46، ص2021، 1آمنة مصطفى حسن، النقد الذاتي في الشعر المعاصر، دار لوتس للنشر الحر، ط ينظر: - 3



المحاضرة    جماعة أبولو

  السابعة

 

 
56 

الانفتاحي الذي أخذت به الجماعة قد جعل بعض وتجدر الإشارة إلى أن التوجه 

الدارسين يرون أن الجماعة بلا هوية واضحة، وينكرون أن يطلق عليها اسم مدرسة لأنها 

أدباء وشعراء لا ينتمون إلى تيار أدبي واحد، ضمن هذا المساق،  -كما أسلفنا أعلاه-تضم 

بل هي »مذهب أدبي معينـ  ينفي الناقد شوقي ضيف أن يكون لجماعة أبولو هدف شعري أو

جماعة كل شعر، ويتضح هذا في اختيار رئيسها وأعضائها، ففيهم كثير من شعراء الإحياء 

مثل شوقي وخليل مطران وأخمد محرم وغيرهم. فهي جماعة تفقد التخطيط الفني منذ أول 

النهضة، الأمر، ليس كجماعة الجيل الجديد السابقة التي حملت مذهبا أدبيا بعينه ضد شعراء 

  1«وظلت تدافع عنه آمادا طويلة، وتنتج تحت شعاره دواوين من ذوق معين ووجهة معينة.

تفتقد الأسس الفكرية والنظرية التي تعطى  الجماعة هذه»بهذا يقرر هؤلاء الباحثون أن 

 .لنظراتهم صفة المذهب

وعلى العكس من هذا الرأي يذهب باحثون آخرون إلى أن عدم وجود مذهب أدبي 

لون ن المحدد تعرف به جماعة أبولو لا ينفي كونها مدرسة لها طابعها ولونها الخاص وكا

اقع وفي –الغالب على نتاج هذه الجماعة كما هو معروف هو اللون الرومانسي الذي شكل 

ليه ي قام عت فيه وصبت مياهها في تياره، هذا الأخير الذالمذهبي الذي جرالرافد  –الأمر 

 شعر الجماعة وصدر عنه نقدها، ودار حوله معظم ما أنتجه أعضاء الجماعة من قصص

قة لها ة الساببل يمكن القول، إن جماعة أبولو كانت أقرب الجماعات الأدبية/ النقدي وأشعار.

 الذاتي.واللاحقة، إلى هذا التيار الرومانسي الوجداني 

 

                                                             
 71، ص 10شوقي ضيف، الأدب العربي المعاصر في مصر، دار المعارف، مصر، ط  - 1



[Texte] 
 

 
57 

 

 

 

 

 

 

 

 السابعةالمحاضرة 

 الرابطة القلميةجماعة 
 

 

 

 

 



 السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
58 

 أولا: الحركة المهجرية: بواعثها ودواعيها:

لقد بدأت موجات الهجرة من بعض بلدان الشرق الأوسط لاسيما لبنان وسوريا نحو 

سع عشر، العالم الجديد )القارة الأمريكية بشقيها الشمالي والجنوبي( منذ أواسط القرن التا

واستمرت خلال النصف الأول من القرن العشرين. وقد اجتمعت أسباب عدة: سياسية 

واقتصادية ودينية وفكرية على بروز هذه الظاهرة وشيوعها، يلخصها بعض الباحثين فيما 

تفتحٌ ووعيٌ موجه نتج عنهما شعورٌ عميقٌ بالقلق والاختناق الفكري والنفور »يلي: 

 ضخم من أحاديث المذابح والحزازات الطائفية، ثم إحساس متضخم والاضطهاد، يذكيه إرثٌ 

بالعسر والحاجة في بلد صغير ضيق الأرض يحكمه الإقطاع السياسي والديني وتنتشر فيه 

 . 1«الرشى والدسائس ومظاهر الصراع الاستعماري الحاد

درة ومغا ولو أمعنا النظر في هذه الأسباب، لوجدنا أن القوة الدافعة على الهجرة 

ت توال هي التوق إلى الحرية والحياة الكريمة. هكذا-وما ترال–الديار والأوطان كانت 

من  فئة موجات الهجرة إلى القارة الأمريكية، وقد كانت من بين تلك الجماعات المهاجرة

بهم م وأدوالأدباء الذين عانوا، وحملوا في مهاجرهم هموم أوطانهالشباب المثقف الواعي 

 وعملوا على نهضة هذا الأدب وتجديده تنظيرا وتطبيقا. 

  جماعة المهجر الشمالي وجماعة المهجر الجنويي:-1

ولقد انقسمت هذه الفئة المثقفة من الشباب إلى جماعتين: جماعة المهجر الشمالي، أي 

مريكية، وجماعة المهجر الجنوبي، وعلى الأخص البرازيل. *غير أنه لا الولايات المتحدة الأ

كانت أبعد أثرا من فئة الجنوب.  –عل قلة عددها -بد لنا من القول إن فئة المهجر الشمالي

وعلى الرغم من كون الذين ظهروا في الميدان الأدبي بقوة من مهاجري الجنوب، وذاعت 

والذين تفوقوا منهم أيضا كانوا -ئة قليلة، فإن مهاجري الشمالآدابهم في العالم العربي، كانوا ف

كانوا أبرز أثرا وأوسع آفاقاـ وأعمق إحساسا بإنسانية الأدب والشعر، -فئة قليلة كذلك

وصلتهما بالحياة الإنسانية والإنسان، لقد كانوا في أدبهم متحررين من كل تأثير قديم في الفهم 

 2«حرر في أدبهم ـمما طبعه لطابع متميز في حريته وسعته.وفي الإنتاج، فظهر أثر هذا الت

هكذا انتظم المهجريون الشماليون في جمعية أدبية أسسوها في نيويورك بالولايات      

، أطلقوا عليها تسمية الرابطة القلمية، فيما أنشأ المهجريون 1920المتحدة الأمريكية سنة 

دبية أخرى في ساو باولو البرازيل أسموها الجنوبيون بعد قرابة عقد من الزمن جماعة أ

نائبا  وداوود شكوررئيسها،  ميشال معلوف(، وكان الشاعر 1932العصبة الأندلسية )سنة 

للرئيس ونظير زيتون أمينا للسر، وقد ضمت من الأعضاء خلال عقدين من السنين تسعة 

رابطة القلمية التي وعشرين عضوا من الشعراء والكتاب. وكما سبقت الإشارة إليه، فإن ال

                                                             
 .39، ص1961عبد الكريم الأشتر، النثر وفنونه في المهجر الشمالي، معهد الدراسات العربية المالية، القاهرة،  - 1
 .17، ص1977، 3عيسى الناعوري، أدب المهجر، دار المعارف، مصر، ط - 2



  السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
59 

أسسها المهجريون الشماليون، كانت أكثر إيغالا في التجديد واندفاعا نحوه ، كما كانت أبعد 

شأوا وأعمق تأثيرا ،فيما كانت العصبة الأندلسية أقل إقبالا  على الجديد وأكثر إقبالا على 

أى أعضاء القديم ومحافظة عليه،   كما أنها حصرت جل نشاطها في الشعر، بينما ارت

الرابطة القلمية الخوض في مختلف الفنون النثرية ، وكان  نثرهم شعرا رائعا ساحرا،وكتبوا 

في القصة ، فكانت أقاصيصهم ورواياتهم من أجود ما عرفه الأدب العربي في فن القصة،  

 كما كانت لهم مساهمات نقدية لا يخفى أثرها في تاريخ النقد العربي الحديث.

 لمية: سؤال التأسيس:الرابطة الق-2

لقد احتاجت الحركة الأدبية المهجرية إلى كيان معنوي يجمع القائمين بها ويوحد 

جهودهم وأعمالهم، فاقترح أحدهم فكرة مفادها أن يكون للمهاجرين الأدباء رابطة تضم 

شملهم وتجمع قولهم وتوحد مسعاهم. في سبيل خدمة اللغة العربية وآدابها. فقوبلت الفكرة 

الجميع الذين قرروا العمل على تحقيقها وإبرازها إلى حيز الوجود،  بالاستحسان والتأييد من

ونسيب عريضة، ووليم  جبران خليل جبرانوكان من بين الأدباء الحاضرين في تلك الجلسة 

وبعد انتهاء  وميخائيل نعيمة، كاتسفليس ورشيد أيوب، وعبد المسيح حداد، وندرة الحداد

هكذا  .ليضعوا النقاط التي يتألف منها دستور رابطتهم  الاجتماع اتفقوا على عقد جلسة جديدة

، وقد حرص 1920ولدت الرابطة القلمية في جلسة عقدت يوم العشرين من أفريل سنة 

على أن لا ينضوي تحت لوائها إلا رجال تقاربت »المجتمعون في هذه الجلسة كل الحرص 

لا همّ بعد ذلك إذا تفاوتت مواهبهم أذواقهم ، وتآلفت أرواحهم ، وانتفى التحاسد من قلوبهم، و

كل التفاوت ، واختلفت أساليبهم كل الاختلاف . فالمهم أن تبقى العصبة متماسكة، متجانسة، 

  1«متساندة.

وعلى هذا الأساس، ضمت الرابطة عشرة أعضاء توافرت فيهم الصفات                

يوب، ندرة حداد، جبران خليل رشيد أالمطلوبة، وأولئك العشرة، مرتبين حسب السن، هم: 

نسيب عريضة، ميخائيل نعيمة،  الله، إلياس عطا، وديع باحوط، جبران، وليم كاتسفليس

ليكون  جبران. وقد انتخب هؤلاء الأعضاء بالإجماع 2إيليا أبو ماضي، عبد المسيح حداد

خازنا  ووليم كاتسفليسمستشارا،  ميخائيل نعيمةرئيسا للجمعية، ويعاونه في إدارتها، 

ليس كل »وأمينا للصندوق، وقد كلفوه بوضع دستور للرابطة، مهّد له بمقدمة مما جاء فيها: 

ما سطر بمداد على قرطاس أدبا. ولا كل من حرر مقالا أو نظم قصيدة موزونة بالأدب. 

فالأدب الذي نعتبره هو الذي يستمد غذاءه من تربة الحياة ونورها وهوائها...والأديب الذي 

هو الأديب الذي خص برقة الحس، ودقة الفكر، وبعد النظر في تموجات الحياة  نكرمه

وتقلباتها، وبمقدرة البيان عما تحدثه الحياة في نفسه من التأثير...إن هذه الروح الجديدة التي 

                                                             
 .173، ص1991، 7نعيمة، سبعون حكاية عمرـ المرحة الثانية، دار نوفل للنشر، بيروت، طينظر: ميخائيل  - 1
 نفسها. الصفحة المصدر نفسه،  - 2



  السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
60 

ترمي إلى الخروج بآدابنا من دور الجمود والتقليد إلى دور الابتكار في جميل الأساليب 

مل اليوم وركن الغد. كما أن الروح التي تحاول بكل قواها حصر الآداب والمعاني...هي أ

واللغة العربية ضمن دائرة القدماء في المعنى والمبنى هي في عرفنا سوس ينخر جسم آدابنا 

ولغتنا. وإن لم تقاوم ستؤدي بها إلى حيث لا نهوض ولا تجديد...إذا ما عملنا على تنشيط 

 نقصد بذلك قطع كل علاقة مع الأقدمين. الروح الأدبية الجديدة فلا 

فبينهم من فطاحل الشعراء والمفكرين من ستبقى آثارهم مصدر إلهام لكثيرين غدا   

وبعد الغد. إلا أننا لسنا نرى في تقليدهم سوى الموت لآدابنا. لذلك فالمحافظة على كياننا 

اجات يومنا ليست الأدبي تضطرنا للانصراف عنهم إلى حاجات يومنا ومطالب غدنا. وح

تكشف هذه المقدمة عن بعض ملامح الروح الجديدة، روح التحرر   1«كحاجات أمسنا.

الأدبي التي انبعثت لتغير النظرة إلى الأدب العربي بتجديده وتعميق صلته بالحياة، وجعل 

التجربة الكتابية تنفتح على آفاق أوسع مما كانت تدور حول فلكه من النماذج القديمة في 

دب العربي. وقد تجسدت هذه الروح التجديدية في كتابات هؤلاء المهجريين في أكثر الأ

 الفنون الأدبية شعرا ونثرا، قصة ومسرحا وتأملات وفلسفة ونقدا...

وينبغي أن نلفت النظر إلى أن البرنامج الذي سطرته الرابطة كان طموحا، حيث كان 

عمالها ومؤلفات سواهم من كتاب العربية يتضمن القيام بأعمال كثيرة منها: نشر مؤلفات 

المستحقين، وترجمة المؤلفات المهمة من الآداب الأجنبية. وأن تمنح جوائز مالية في الشعر 

والنثر والترجمة تشجيعا للأدباء، ولكن بسبب نقص الموارد المالية لم تصدر سوى كتاب 

الكتاب الذي هو أشبه بالبيان ، وقد ضم هذا 19212جموعة الرابطة القلمية لسنة واحد هو " م

الأدبي، مجموعة من القصائد والقصص القصيرة والمقالات التي كتبها أعضاء الجمعية، 

وبالإضافة إلى هذا الكتاب، فقد شكلت مجلة السائح التي أسسها عبد المسيح حداد منبرا هاما 

أعدادا سنوية لأعضاء الجمعية، حيث كانت تنشر إنتاج شعراء الجمعية وكتاّبها، وتصدر 

والجدير بالملاحظة أن أكثر أعضاء الرابطة نشاطا في الإنتاج الأدبي  مخصصة لأعمالهم.

 .جبران ونعيمة وأبو ماضيوغزارة المادة وأبعدهم أثرا: 

رة دى عشمهما يكن من أمر، فقد ظلت الرابطة القلمية حية بأعضائها العشرة نحو إح

ها فرط عقدها بموت جبران وعودة بعض أعضائ، ثم ان1931إلى سنة  1920من سنة –سنة 

 إلى بلدانهم، ووفاة أعضاء آخرين.

 النقد المهجري:-3

لقد شكّل تأسيس الرابطة القلمية وإعلان قانونها الذي يتضمن مقاييس أدبية، إيذانا 

بتنظيم حركة الثورة على القديم في وجهه الأدبي، هذه الثورة التي لم تعد مجرد صيحات 

                                                             
 .174ص ،ميخائيل نعيمة، سبعون حكاية عمرـ المرحة الثانية - 1
 المرجع نفسه، الصفحة نفسها.  - 2



  السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
61 

مقالات متفرقة تكتب في الصحف والمجلات كما كان يفعل المهجريون من قبل، بل تطلق أو 

هي وضع المقاييس النظرية من ناحية، ثم خلق نتاج يحققها ويتبناها ويطبقها من ناحية 

 .1أحرى

والجدير بالتذكير والتنويه هنا أن المهجريين الشماليين قد مارسوا ثورتهم على القديم، 

، لكن ثورتهم  كانت عارمة تحركها الحمية والاندفاع  والتعصب للجديد، قبل تأسيس الرابطة

لم يتهيأ لها الرجوع إلى أصول فكرية  وفنية  عميقة ، وتقدم لنا  مقالات جبران خليل جبران 

ورسائله  أحسن مثال على ذلك، لا سيما مقالته المشهورة  )لكم لغتكم ولي لغتي( الذي تقدم  

لكم لغتكم ولي لغتي، لكم من »عة هذه الثورة  وتصور أبعادها، يقول: دليلا ساطعا على طبي

لغتكم البديع والبيان والمنطق، ولي من لغتي نظرة في عين المغلوب، ودمعة في جفن 

، ومن سيبويه والأسود وابن عقيلالمشتاق، وابتسامة على ثغر المؤمن ، ولكم منها ما قاله 

لين، ولي منها ما تقوله الأم لطفلها ، والمحب لرفيقته، جاء قبلهم وبعدهم من المضجرين المم

لكم لغتكم عجوز مقعدة، ولي لغتي صبية غارقة في بحر من أحلام شبابها ـ أقول : إن ما 

تحسبونه بيانا ليس بأكثر من عقم مزركش وسخافة مكلسة، أقول لكم إنه لا ينقضي هذا الجيل 

 2«.إلا ويقوم لكم من أبنائكم وأحفادكم جلادون

ة كما هو جلي، تتضمن هذه المقالة دعوة صريحة وجريئة للتحرر من قواعد اللغ

 مثل قمةهي توالانعتاق من قوالبها الموروثة )المعاجم والعروض والتفاعيل والقوافي...(، و

 لعرب.الأدباء هل االثورة التجديدية المتطرفة على قيود التقاليد الأدبية التي ما فتئت تثقل كا

العنف والإصرار أعلن جبران ثورته الأدبية منذ بدأ يكتب المقالة في بعض  بمثل هذا

صحف المهجر. ويمكن أن تلخص هذه الثورة  في كلمة واحدة  هي )التحرر(، وفي كلمة 

أخرى إيجابية هي )الصدق(؛ التحرر من القديم في صوره الأدبية واللغوية كلها، والصدق 

على نحو ما دعت الرومانسية في الثورة على  في الإنتاج حتى يخالط شفاف القلب،

الكلاسيكية ، وهي الثورة التي تأثر بها جبران، لكن ثورته هذه  لم تتجاوز الحد التأثري 

في كتابه   ميخائيل نعيمةالانطباعي ولم تصل إلى مستوى النقد  المعلل  الذي وصل إليه 

مقالة جبران خليل » يذهب إلى أن الغربال  وربما يكون هذا السبب الذي جعل بعض الباحثين

يضع  ميخائيل نعيمةجبران هي  صورة مشوهة وغير منهجية للحملة على القديم، ولكن 

الغربال مضمنا إياه مقالات مختلفة فيها الاتزان والرصانة، وتحمل دعوة إلى أن توضع 

 .3«للأدب العربي مقاييس نقدية تلائم العصر

 الأدبي:كتاب الغربال ودوره في التجديد  -

                                                             
 .467ص ، النثر وفنونه في المهجر الشمالي عبد الكريم الأشتر، - 1
 .125، ص1985تمبر ب، س284-283مجلة المعرفة، العدد  محمد جمال باروت، الحداثة الأولى، - 2
 .69، ص 2013أحمد كمال زكي، النقد الأدبي الحديث أصوله واتجاهاته، دار النهضة العربيةـ مصر، - 3



  السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
62 

لصحف الغربال في الأصل هو مجموعة من المقالات النقدية التي نشرها نعيمة في ا

 .1923والمجلات أو كتبها كمقدمات لبعض مؤلفاته، صدر الكتاب لأول مرة سنة 

والجدير بالذكر أن الكتاب يتضمن مقالا بعنوان الديوان، وهو مقال لم يتم نشره من قبل، أشاد 

جعل بعض الباحثين  التجديدية عند كل من العقاد والمازني، ولعل هذا مافيه نعيمة بالنزعة 

يعتقدون أن هذا الكتاب هو مجرد صدى لكتاب الديوان، بينما يدرك الناظر في الكتابين، أنهما 

رايتان رفعتا في زمن متقارب في مصر والمهجر لتحطيم المقاييس الأدبية القديمة والدعوة 

م الأدب وتقييمه متأثرتان بالثقافات الأجنبية الفنية التي يسر لهؤلاء إلى مقاييس حديثة في فه

الرواد الاتصال بها أو مخالطتها مخالطة يسرت لهم الارتفاع إلى مستوى القضايا الكبيرة 

التي يعرفها عصرهم، ومن هنا إحساس هؤلاء المجددين بحاجتنا إلى النقاد الذين يصححون 

مشوهة بخرافات رضعناها -كما يقول نعيمة–ق السواد الأعظم منا مقاييسنا الأدبية:" لأن أذوا

من ثدي أمسنا، وترهات اقتبلناها من كف يومنا، فالناقد الذي يقدر أن ينتشلنا من خرافات 

أمسنا وترهات يومنا، والذي يضع لنا اليوم محجة لندركها في الغد هو الرائد الذي سنتبعه، 

 1والحادي الذي سنسير على حدوه."

مقالة نقد )ن: الأول نظري، ويقدم فيه المؤلف مفهومه لليينقسم كتاب الغربال إلى قسم

ج و المنه، وهالغربال(، كما يقدم المقاييس الجديدة للأدب ويحدد المنهج النقدي الذي تبناه

 قاييسه،وم نهيالتأثري الذاتي، كما يظهر في مقاله عن الغربلة: "إن لكل غرباله، لكل مواز

مها وازين والمقاييس ليست مسجلة لافي السماء ولا في الأرض. ولا قوة تدعوهذه الم

 وتظهرها قيمة صادقة سوى قوة الناقد نفسه. 

وقوة الناقد هي ما يبطن به سطوره من الإخلاص في النية والمحبة لمهنته والغيرة على 

مقدرة البيان موضوعه ، ودقة الذوق ورقة الشعور وتيقظ الفكر، وما أوتيه بعد ذلك من 

لإيصال ما يقوله إلى عقل القارئ وقلبه، فالناقد الذي توفرت له مثل هذه الصفات لا يعدم 

أناسا ينضوون  تحت لوائه ويعملون بمشيئته فيستحبون ما يحب، ويستقبحون ما يقبح وهو 

وراء منضدته سلطان تأتمر بأمره وتتمذهب بمذهبه، وتتحلى بحلاه وتتذوق بذوقه ألوف من 

لناس إذا طرق سبيلا سلكوه  وإذا صب نقمته  على صنم حطموه، وإذا أقام لهم إلها عبدوه ا

ونجد في هذا القسم مقالة بعنوان )المقاييس الأدبية( تعتبر ثمينة من  2وبخروا له وسبحوه."

 حيث تحديدها للمقاييس الثابتة التي يتبناها نعيمة في فهم الأدب وقياسه. وهي باختصار:

صى بين أق راوحجتنا إلى الإفصاح عن كل ما ينتابنا من العوامل النفسية...وكل ما يت: حاأولا

 هذه العوامل وأدناها من الانفعالات والتأثيرات.

                                                             
 .17، ص1991، 15نوفل، بيروت، ط ميخائيل نعيمة، الغربال، دار- 1
 .17-16نعيمة، الغربال، صميخائيل  - 2



  السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
63 

قة قة، حقيلحقي: حاجتنا إلى نور نهتدي به في الحياة، وليس من نور نهتدي به غير نور اثانيا

 ما في أنفسنا وحقيقة ما في العالم من حولنا.

فيه  ل ماحاجتنا إلى الجميل في كل شيء، ففي الروح عطش لا ينطفئ إلى الجمال وك ثا:ثال

 مظهر من مظاهر الجمال.

نهه، كدرك : حاجتنا إلى الموسيقى، ففي الروح ميل عجيب إلى الأصوات والألحان لا نرابعا

فهي تهتز لقصب الرعد ولخرير الماء ولحفبف الأوراق، لكنها تنكمش من الأصوات 

 متنافرة وتأنس وتنبسط بما تآلف منها..."ال

ناقد وكما هو واضح فإن هذه المقاييس ذاتية صرفة تعتمد كلها على دقة إحساس ال

نب جوا-تحديدا عاما–وفطنته ونفوذه، وليس فيها من الموضوعية سوى أنها تحاول أن تحدد 

تعبير ال اضح لجانبالنظر في النص الأدبي ليعين ذلك على تذوقه والحكم عليه، مع إغفال و

 من اللغة.نعيمة والشكل، وهو إغفال يعود إلى موقف 

هذه المقاييس تكشف عن المنزع الرومانسي الذي انطوى عليه خطاب نعيمة، ويكفي 

هنا أن نعود إلى التعريف الذي قدمه للشعر حتى نتأكد من الأمر، يقول نعيمة معرفا إياه: 

حق على الباطل. وهو ترنيمةُ البلبل ونوح الورق. هو غلبة النور على الظلمة، وال الشعر

وخرير الجدول وقصف الرعد. وهو ابتسامة الطفل ودمعة الثكّلى، وتورد وجنة العذراء 

وتجعد وجه الشيخ هو جمال البقاء وبقاء الجمال. الشّعر لذة التمتعّ بالحياة، والرعشة أمام 

و صرخة البائس وقهقهة السكران وجه الموت. وهو الحب والبغض. والنعيم والشقاء. وه

ولهفة الضعيف وعجب القوي. الشعر ميل جارف وحنين دائم إلى أرض لم نعرفها ولن 

نعرفها. هو انجذاب أبدي لمعانقة الكون بأسره والاتحاد مع كل ما في الكون من جماد ونبات 

وبالإجمال،  وحيوان. هو الذات الروحية تتمدد حتى تلامس أطرافها أطراف الذات العالمية،

فالشعر هو الحياة باكية وضاحكة، وناطقة وصامتة، ومولولة ومهللة، وشاكية ومسبحة، 

وهذا معناه أن الشعر هو أفق جامع للمتناقضات في حالات الطبيعة 1ومقبلة ومدبرة."  

 والانسان.

 ة: مقالةمقالة منها مقالات نظري 21ويحدر التنويه إلى أن كتاب الغربال يتكون من 

لعربية، امثيلية الت النقد البناء التي يتحدث فيها عن الغربلة كما أسلفنا، ومحور الأدب والرواية

 والمقاييس الأدبية، والشعر والشاعر، ومقال قصير معنون: فلنترجم.

كتب من ال ، فهو تطبيق عملي لتلك المقاييس على مجموعةالقسم الثاني من الكتابأما  

ذا ول هلعربية التي صدرت في المهجر والوطن العربي. وقد تناوالدواوين العربية غير ا

 القسم بعض القضايا النقدية التي تناولتها أغلب المقالات التطبيقية منها: 

                                                             
 .77 -67ميخائيل نعيمة، الغربال، ص - 1



  السابعةالمحاضرة   جماعة الرابطة القلمية

 

 
64 

نقد ادع والهجوم النقدي على الأدب العربي التقليدي في مقالتي الحباحب ونقيق الضف

 العروض الفراهيدي في مقالة الزحف والعلل.

ديوان  لة عنفي نقده التطبيقي مجموعة من المؤلفات الأدبية، مثل مقا يمةنع كما تناول

ساق ان ال، ومقالة أخرى عن الريحان في عالم الشعر، ومقالة عن ديولرشيد خوريالقرويات 

ان ، ومقالة عن قصة ابتسامات ودموع لماكس مولر ومقالة عن ديولجبران خليل جبران

لدرة عنوان اة بومقالة عنيف المازنيكناب الديوان للعقاد و الأغاني لمحمد الشريفي، ومقالة عن

 وغيرها من المقالات. لأحمد شوقيالشرقية وفيها ينقد نقدا لاذعا قصيدة 

 أنه ه، إلاولئن كان هذا الكتاب يحمل هجوما عنيفا على الأدب العربي التقليدي ورموز

وظيفة  ر إلىى ضرورة إعادة النظطرخا جديدا وتصورا مغايرا قائما عل-في المقابل-يقدم لنا 

 على الآخر الغربي.الأدب وإلى طرق نقده برؤية منفتحة 

 



 
 

 
65 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 الثامنةالمحاضرة 

 النقد التاريخي
 

 

 

 

 



المحاضرة   النقد التاريخي

 الثامنة

 

 
66 

 :مدخل

ة في لنقدييرى بعض المهتمين بالفعاليات النقدية أن المنهج التاريخي أول المناهج ا

ية ارتبط ظهوره بمرحلة تاريخية مهمة، اصطلح على وسمها بالحداثان العصر الحديث،

(Modernismeوهي مرحلة امتدت من نهاية القرن التاسع عاشر، وظلت محتواه إل ،) ى

 الخمسينيات من القرن العشرين.

 تفكيروقد ارتكن الغرب في هذه المرحلة إلى مرجعية الفلسفة الوضعية، ومبادئ ال

لجديد، ارفي لتجريب(، وقد تأثرت شتى الحقول المعرفية بهذا التوجه المعالعلمي )المنطق وا

عمد فية، على قاعدة من العلم في محاولة لاكتساب الظاهرة الأدبية صلابة الظاهرة العلم

لآخر اضهم بعض النقاد إلى إسقاط منهاج العلوم الطبيعية على الدراسات الأدبية، وراح بع

رار لموضوعية والتوثيق العلمي في الدرس النقدي على غينادي بضرورة توخي الدقة وا

 العلوم الأخرى.

شترك م الملكن على الرغم من اختلاف الآليات الإجرائية عند هؤلاء النقاد، ظل القاس

حاسما  عرجافي دراستهم هو ذلك الوعي التاريخي بالظاهرة الأدبية، هذا الوعي الذي شكل من

تساب ن اكملغرب والعرب على السواء، مكنت النقد الأدبي في مسار الدراسات النقدية عند ا

 المزيد من الدقة والموضوعة والضبط.

 تعريف المنهج التاريخي: أولا:

 ج؟قبل الخوض في تعريف المنهج التاريخي دعونا نتساءل أولا: ما مفهوم المنه

بحثه، أما الطريق الواضح الذي يسلكه الباحث في »  يعرّف المنهج في معاجم اللغة بأنه

مصطلح منهج الذي يتداوله الدارسون فيعرفه عبد الرحمان بدوي بأنه طائفة من القواعد 

العامة التي تنطوي على إشارات وتوجيهات كلية يهتدي بها في أثناء بحثه من أجل الوصول 

من هنا تتبين أهمية المنهج بوصفه أهم مقوم من مقومات البحث العلمي  1«للحقيقة العلمية.

أنه مقياس لجودة البحث، وهذه الجودة تتوقف على الالتزام به، لأنه ينبني على قواعد،  كما

وقوانين وخطوات علمية إجرائية محددة تكسب البحث الدقة والموضوعية والقيمة العلمية، 

علما أن مناهج البحث العلمي تختلف  باختلاف موضوع البحث  وباختلاف الباحثين 

راء حول  أنواع مناهج البحث، فهناك  من يحددها من ثلاثة أنواع: وقدراتهم ، وتتعدد  الآ

من  المنهج الوصفي، المنهج التاريخي، المنهج التجريبي، وهناك من يحدد أربعة أنواع 

المناهج ، هي: المنهج الوصفي، المنهج التاريخي، المنهج التجريبي، منهج دراسة الحالة، 

 الباحثون في دراساتهم للمنهج العلمي. وغير ذلك من التقسيمات التي يتبناها

                                                             
 19نبيل خالد أبو علي، البحث الأدبي اللغوي، دار الكتاب العلمية، لبنان، ص- 1



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
67 

مهما يكم من أمر، فإن المنهج التاريخي  هو أحد المناهج الهامة  والأساسية في البحث 

أول المناهج النقدية في »العلمي، بل أكثر من هذا يذهب العديد من الباحثين إلى اعتباره  

نساني  وانتقاله من العصور العصر الحديث، وذلك لأنه يرتبط  بالتطور الأساسي للفكر الإ

الوسطى إلى العصر الحديث، وهذا التطور الذي تمثل على وجه التحديد في بروز الوعي 

التاريخي، وهذا الوعي التاريخي هو الذي يمثل السمة الأساسية الفارقة بين العصر الحديث 

اريخ بوصفه ، يتبين من هذا القول الأهمية التي يكتسيها مفهوم الت 1«والعصور القديمة

 له معنيان: عام وخاص.و التاريخ »مفهوما محوريا في عصرنا الحديث ،

المنهج العام ينظر في البحوث التي تنظر إلى الفرد في علاقته بالتطور البشري، وفي  

الحقل الأدبي يقتضي دراسة الأديب أو الحركات الأدبية العامة تبعا للتطور الفني 

واستعمل هذا المنهج في ألمانيا وإيطاليا واسبانيا وفرنسا  والاجتماعي والسياسي والديني

بحذر وقلما درست أسسه الفلسفية، والتأريخ بالمعنى الخاص يأخذ من التأريخ أضيق دلالاته 

أي ارتباط الحدث بزمن، ومن ثم تقسيم الأدب إلى عصور وصفات كل أدب من كل عصر 

 .2«حاه السياسي الغالبوعلاقة هذه الصفات بالصفة الغالبة للعصر في من

مما سبق يظهر بجلاء أن المنهج التاريخي هو منهج نقدي يقوم على إبراز الصلة بين        

شف ى بكالأدب والتاريخ بمعنى أنه يربط النص وصاحبه بالبيئة والعصر والمجتمع، ويعُن

ه بيطة جوانب العمل الأدبي من منظور الأحداث التاريخية والسياسية والاجتماعية المح

 والتي يتخذها وسيلة لفهم الأدب واستكناه أغواره والوقوف على خصائصه.

 :بعض النماذج من النقد العلمي )الأكاديمي، التاريخي(ثانيا: 

 في السياق الغربي: -1

ر، تاسع عشرن اللم يكن النقد الأدبي بمنأى عن التطورات العلمية الهائلة التي شهدها الق

ي فتجه ت، من هنا أخذت الحركة الأدبية -لا سيما التطور الحاصل في العلوم التجريبية-

يدي ة على أريبيصراعها مع العلم ومحاولتها استرداد مكانتها إلى استعارة قوانين العلوم التج

 سانت بيف هيبوليت تين وفرديناندمن المفكرين الفرنسيين بصفة خاصة هم: ثلاثة 

 لأدبية،هم ا، وقد سعى هؤلاء جاهدين إلى انتهاج النهج العلمي وتطبيقه في دراساتبرونتيير

 لوم.الع فأنشأوا ما يسمى النقد العلمي الذي يفسر الأدب تفسيرا علميا مستقى من قواعد

لا إم(: لقد آمن هذا الناقد بأن الأدب ليس 1805-1868) (Saint Beuveسانت بيف )-أ

ن عبير مرآة عاكسة عن شخصية الفرد، وأنه كما تكون الشجرة تكون ثمارها، وأن النص تع

 مزاج فردي

                                                             
 .25، ص2002، 1صلاح فضل، مناهج النقد المعاصر، ميريت للنشر والمعلومات، مصر، ط - 1
، 1996، 1أعلامه، المؤسسة الجامعية للدراسات والنشر والتوزيع، لبنان، طحسين الحاج حسن، النقد الأدبي في آثار  - 2

 .62ص 



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
68 

حاول تفسير أعمال الأديب الفرد على ضوء حياته الخاصة بصورة مفصلة، وقد دفعته 

نزعته الوضعية إلى البحث في نشأة الكاتب وفي طباعه الخاصة، وفي مكوناته الثقافية 

والنفسية، وعاداته وأفكاره، وذلك من أجل الوصول إلى اكتشاف العامل المشترك الذي يوجد 

ء بيئته وعصره، أو بالأحرى الخصائص التي تجعله ينتمي إلى نمط بينه وبين غيره من أدبا

أدبي معين أو فكري معين، فالأدباء عنده أنماط وفصائل كفصائل النباتات والحيوانات، 

هو البحث عن  لسانت بيففالهدف الأساسي »يتشكلون وفق الظروف والمؤثرات الخارجية، 

بقية الأدباء، كي يصنف بعد ذلك ضمن  القاسم المشترك بين الأدب المبحوث فيه وبين

 1«الفصيلة المناسبة ، مصطنعا لنفسه نظريته المعروفة ب) التاريخ الطبيعي لفصائل الفكر(

  (:  يعده العديد من الباحثين أبا للمنهج1868-1896: )(H_Taineهيبوليت تين)-ب

لأدب ين االتي تنشأ بالتاريخي في القرن التاسع عشر ، لأنه اهتم بإظهار الصلة الحتمية 

وانين قجود والبيئة التاريخية التي تنتجه ، منطلقا من رؤية نقدية تقوم على الاعتقاد بو

تين" )بنى تضرورية تتحكم في عالم الفرد وعالم الجماعة وتحدد اتجاه التطور لديهما، وقد 

لفني، اطور التأسلوب العالم الوضعي، حتى يتسنى له التوصل إلى القانون العلمي الذي يحكم 

ثرا ( متأالعصر -البيئة –وقد أجمل الشروط العامة المتحكمة في تطور الأدب في )السلالة 

ار ( وكتابه المهم: أصل الأنواع والاختي1882-1809في مسعاه هذا بنظرية داروين )

 الطبيعي.

ن موعة العرق)الجنس(: ويقصد به تلك الاستعدادات الفطرية الوراثية التي تميز مجم -1

السمات ية والناس انحدروا من أصل واحد، كالمزاج الانفعالي، والتفاعل بين الملامح الجسد

ل كطلق أن ن منالنفسية، إلى جانب الدوافع الفطرية التي تؤثر في الأفعال الإنسانية، وذلك م

والعادات  جنس من الأجناس البشرية خضع لعوامل واحدة من البيئة الطبيعية، ونظام الحكم،

 لتقاليد...وا

 بير آخربتع البيئة)الوسط(: ويقصد بها الفضاء الجغرافي والاجتماعي في آن واحد أو لنقل-2

لعادات افي  المكان الذي ينشأ فيه أفراد الأمة بما يفرضه من روابط حياتية وقواسم مشتركة

ع ية ترجعطبي والتقاليد والأخلاق والقيم الروحية...، فالبيئة هي ما يحيط بالجنس من عوامل

أن  ه. علمافكيرتإلى حالة الإقليم الذي يسكنه، والعوامل السياسية والاجتماعية التي تؤثر في 

ماعية والاجت اسيةطبيعة الإقليم تؤثر في الجنس البشري تأثيرا دائما ملازما، أما العوامل السي

 فإنها تتغير بتغير المراحل والعصور فتأثيرها ليس ثابتا ودائما.

ويقصد به المرحلة التاريخية وما يميزها من أحداث سياسية واجتماعية  الزمن(:العصر ) -3

وثقافية ودينية، علما أنّ هذه الأحداث وما يحيط بها من ظروف وملابسات تكوّن طابعا يترك 

 أثره على الأدب، ظروف سياسية وثقافية وفنية.

                                                             
 .23عبد الله خضر حمد، مناهج النقد الأدبي الحديث، ص- 1



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
69 

هو أحد تلامذة تين، (: Ferdinand Brunetiere( )1906-1849فرديناند برونتير ) -ج

وقد سعى إلى تأسيس نقد علمي يقوم على التصنيف والتفسير والحكم، وذلك من خلال تطبيق 

التطورية على الآداب، وقد أنفق جهودا معتبرة في تطبيقها على  داروين قوانين نظرية

 –ن الأدب، معتبرا أنّ الأنواع الأدبية كائنات عضوية متطورة، فكما تطور القرد إلى إنسا

منتقلا من البساطة إلى التركيب  ،1، كذلك تطور الأدب من فن إلى آخر -حسب رأيه طبعا

حتى يصل إلى مرحلة من النضج قد ينتهي عندها ويتلاشى وينقرض، ذلك أنّ كل جنس أدبي 

له زمان خاص به يولد وفيه ينمو ويموت. فله حياة خاصة به على امتداد زمني ولهذا فهو 

الأدبي من منظور علاقاته مع مختلف الأجناس، تبعا لحركة الزمن الذي يدرس هذا الجنس 

 عاشه.

والملاحظ من خلال هذه النماذج النقدية التي أتينا على ذكرها أعلاه، أن الميزة         

انية، لإنساالواضحة في مناهج هذه الدراسات هي الخلط بين حقلي العلوم الطبيعية والعلوم 

 ء: هؤلا بعض النقاد إلى الدعوة إلى الفصل بين الحقلين، ومن بينوهو الأمر الذي حذا ب

(: وإليه  ينسب مذهب Gustave Lanson( )1887-1934جوستاف لانسون )-د

خير لربع الأنذ االلانسونية  وهو أحد المناهج العلمية التي سادت  الأوساط الجامعية بفرنسا م

م من القرن التاسع عشر واستمرت حتى نهاية النصف الأول من القرن العشرين، وتقو

 ناهجمعن غيره من اللانسونية على فكرة جوهرية مؤداها استقلال منهج البحث في الأدب 

طبيعة  وم اللقد كان تقدم عل»البحث في العلوم المختلفة،  يقول لانسون  في فقرة مطولة : 

رة،  ير مغخلال القرن التاسع عشر سببا في محاولة استخدام  مناهجها في التاريخ الأدبي 

ما في و  موذلك أملا في إكسابه ثبات المعرفة العلمية، وتجنيبه ما تأثرات الذوق من تحك

 حاولات.الم الأحكام الاعتقادية من مسلمات غير مؤيدة . ولكن التجربة قد حكمت بإخفاق تلك

ين تفكر في أأنا ووأقوى العقول هي التي انزلقت إلى الثمل باكتشافات العلم الكبيرة، أقول هذا 

 وبرونتيير اللذين لن آخذ مرة أخرى في نقد مذهبهما. 

م أن قصدهما إلى محاكاة عمليات العلوم الطبيعية فلقد أصبح من الواضح اليو

والعضوية واستخدام معادلاتها قد انتهى بها إلى مسخ التاريخ الأدبي وتشويهه. لا يمكن أن 

يبنى أي علم على نموذج غيره، وإنما تتقدم العلوم المختلفة بفضل استقلال كل واحد منها عن 

لكي يكون في التاريخ الأدبي شيء من العلم الآخر استقلالا يمكنه من الخضوع لموضوعه. و

 . ولعل هذا ما جعل2«عليه أن يبدأ فيحظر على نفسه محاكاة العلوم الأخرى مهما كان نوعها

دام منهج البحث التاريخي العام مميزا بين خينكر على مؤرخي الأدب أيضا است لانسون

 تاريخ الأدب والتاريخ العام.

                                                             
 .17، 16ينظر : يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي، ص   -1
 ، ص2015القومي للترجمة، القاهرة،  لانسون أنطوان ماييه، منهج البحث في الأدب واللغة، تر: محمد مندور، المركز - 2

28 ،29 



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
70 

ذاك،  لم أووعليه، فإن ما يجب أخذه من العلم هو الروح العلمية وليس منهج هذا الع  

ة في دراسة الأدب الترجمة العلمية للنزعة التاريخي لهذا تعد المقاربة التاريخية اللانسونية "

عقل ى الونقده، وضرورة الاهتمام بالتوثيق، وعدم قبول الأشياء كمسلمات، والاعتماد عل

، يقها، والتعامل مع النصوص من منطلق تحديد درجة نسبتها إلى أصحابها وتوثوالبرهان

لمحلية اداب ودراسة المصادر الأدبية، وعلاقات التأثير والتأثر بين الأدباء، وعلاقات الآ

هما في على ضرورة المزج بين الذوق والمعرفة: و لانسونوقد شدد    بالآداب العالمية.

في  نلانسوى ألق وقدفقد جمة بهما بين النقد العلمي والنقد التأثري،  الحقيقة أساس اللانسونية

دب الأ هذا الصدد عدة محاضرات كما نشر عدة مقالات أهمها مقالة منهج البحث في تاريخ

 .محمد مندور، والذي ترجمه إلى العربية الناقد المصري 1910سنة 

عديد شمل اللم يكن حكرا على الفرنسيين، بل امتد لي لانسونوالجدير بالذكر أن تأثير 

ا على لمذومن الباحثين العرب الذيم تتلمذوا على يده مباشرة: أحمد ضيف وطه حسين، أو تت

 .يد تلاميذه: زكي مبارك، محمد مندور، سهير القلماوي، محمد غنيمي هلال وغيرهم

 ياق العربي: النقد التاريخي )العلمي، الأكاديمي...( في الس :ثالثا

 ب سميلقد شهدت العقود الأولى من القرن العشرين بروز جل جديد من النقاد العر

 .طه حسين، عباس محمود العقاد.."بجيل الأساتذة"، أو "جيل الرواد"، على رأسهم 

لى تمد عهذا الجيل حاول إذن أن يؤسس "لمنظور نقدي جديد في الأدب والثقافة، واع

طات إعادة قراءة التراث الإبداعي في ضوء التيارات المنهجية الحديثة، ووضع المخط

ية س الأدبجناالأولى لتاريخ الأدب العربي، بإبراز أقوى نماذجه وشخصياته، وارتياد آفاق الأ

مية د لديناالنقديا في القصة والرواية والمسرح، وقبل ذلك توظيف الأدب والمحدثة إبداعيا ونق

لاق ور خدالنهضة العربية، باعتباره حامل رسالة في التقدم الثقافي والاجتماعي، وصاحب 

 في قيادة الفكر وتوجيه الحياة العامة بمختلف مظاهرها وفعالياتها".

 عي نقديروز وعلى الثقافة الغربية، بب لقد سمح تكوينهم الثقافي/ الأكاديمي واطلاعهم

نه أكبير تجسد عبر دراساتهم المختلفة، وإن كان يعوزها بعض الوضوح المنهجي، ذلك 

 كثيرا ما امتزج فيها البحث الموضوعي بالانطباع الذاتي.

لقد اكتسح المنهج التاريخي ساحة التفكير النقدي العربي عبر بوابة المشرق لينتقل بعد 

لبلدان المغاربية، وقد استطاع أن يهيمن على الساحة النقدية ردحا طويلا من ذلك إلى ا

الزمن، محاولا تطوير أساليبه وتطويرها لدرجة يمكن القول معها إن هذا المنهج مفرد 

بصيغة الجمع. يعد جورجي زيدان من أوائل الذين حاولوا تقليد المنهج التاريخي في 

أحمد )تاريخ آداب اللغة العربية( ، ونذكر أيضا : والشيخ  الدراسات الأدبية، وذلك في كتابه



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
71 

 صادق الرافعي مصطفىفي كتابه )الوسيط في الأدب العربي وتاريخه( والأستاذ   الاسكندري

  في كتابه )تاريخ آداب العربية(.

راته ، ومن أبرز وإلى جانب هذا الجيل ظهر جيل تبنى هذا المنهج واحتكموا إلى مقر

لاسيما في كتابه )في ذكرى أبي العلاء( وأحمد أمين  في سلسلة  : طه حسينيلرموز هذا الج

)شعراء مصر وبيئاتهم في  )فجر الإسلام، ضحى الإسلام، ظهر الإسلام( ، والعقاد في كتابه

الجيل الماضي(، وبعدها توالت الدراسات القائمة على هذا المنهج على أيدي الكثير من 

أسهم الناقد محمد مندور ، الذي يعد أول من أرسى معالم الدارسين والنقاد ، وعلى ر

اللانسونية  في نقدنا العربي، حين أصدر كتابه )النقد المنهجي عند العرب( مذيلا بترجمته 

وقد  1 1946الشهيرة )منهج البحث في الأدب( وكان ذلك في حدود سنة  لانسونلمقالة 

شوقي ضيف »لقرن المنصرم ومن  رموزه استمر تأثير هذا المنهج  إلى ما بعد ستينيات ا

ومحمد صالح في سوريا،  وشكري فيصلفي مصر،  وسهير القلماوي وعمر الدسوقي

بلقاسم في المغرب، أما في الجزائرـ فيمكن أن نذكر: عباس الجراري في تونس و الجابري

)في مرحلة أولى  وعبد الله ركيبي ومحمد ناصر وعبد الملك مرتاض سعد الله وصالح خرفي

 .2«من تجربته النقدية...(

 

 :العقاد والنقد العلمي / الفلسفي-1

ي في أهم رواد "جيل الأساتذة" الذين قاموا بدور رئيس عباس محمود العقاديمثل 

 تحليلا،ويخا تطوير مفاهيم الأدب، وتنمية الفكر النقدي، وتأسيس الوعي المنهجي بالأدب تار

لثقافة ة والمشارب العلمية والفكرية، يجمع بين الثقافة الإسلاميفلقد كان الرجل متعدد ا

تعبير نه بإالأوروبية، بين العمل الصحفي والترجمة، بين النقد الأدبي والإبداع الشعري، 

 برمانذو منهج موسوعي، "قد كتب عن فلسفة النشوء و الارتقاء وعن نظرية السو–مختزل 

ية الرجل والمرأة وعن فلسفة الجمال وعن نظروعن أصول الاختلاف الفيزيولوجي بين 

 المعري"و" المتنبي"و" شوبنهور"" وعن "وماكس نوردوالمعرفة، وعن "كانت" "

" وعشتار وفلسفة كل واحد منهم في الأدب والحياة، وعن المنفلوطي و"مي" و"درويش

 و"إيزيس" و"توت عنخ آمون" وما إلى ذلك مما يطول استقصاؤه".

بخلفيته المعرفية الثرية التي تواشحت فيها الفلسفة بالعلم  للعقاد الرؤية النقديةلقد تأثرت 

ليغدو نقده محفلا معرفيا تتداخل فيه مختلف المعايير عند التقويم والحكم النقدي، يقول: "إنني 

أقرأ هذه الكتب وأعتقد أن العلاقة بينها متينة، وإن كانت تفترق في الظاهر لأنها ترجع إلى 

                                                             
 19يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي، ص - 1
 20، 19المرجع نفسه، ص  - 2



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
72 

يع افق الحياة أمام الإنسان، فكتب فلسفة الدين تبين إلى أي حد تمتد لحياة المختلفة توس

 .1وأنواعها المتعددة..."

ظار لى منوعليه فقد كان يعرض آراءه النقدية على منظار الفلسفة والمنطق تارة، وع

م ي العلوية فالحقائق العلمية وقوانينها تارة أخرى، حتى أنه كان من أنصار المدرسة التطور

ي مجال ية فالطبيعية على غرار العديد من النقاد الغربيين والعرب، الذين وظفوا الداروين

 بحوثهم الأدبية.

لتسليم ادون  ذلك هو نهج العقاد، سيماه الشمول أي محاولة التوفيق بين مزايا المذاهب

 قاتوالعلالأحدهما بالحقيقة المطلقة، منهج تكاملي حاول به العقاد أ، يظهر الصلات 

ام دما  الضرورية بين الأشياء والظواهر، أو بتعبير آخر أن يقف به على "منطق الحياة"

 "محاكاة" للحياة أو إستنكاه لمنطقها أو غاياتها البعيدة". -عنده–الأدب 

 طه حسين والمنهج التاريخي:-2

أن  ، غيرسانت بيف وبرونتير تينبنظريات  -على غرار العقاد– طه حسينلقد تأثر 

تأثره بهؤلاء كان ضئيلا مقارنة بالعقاد، فبتأثير من المنهاج الوضعي ورؤية تبين وضع 

، متخذا من شخصية الشاعر، وما يكونها من عواطف المتنبي ثمأبي علاء دراسته حول 

وميول وأهواء، وسيلة إلى فهم العصر الذي عاش فيه الشاعر والبيئة التي خضع لها 

للنقد  لانسونلا يلبث أن يغير رؤيته متبنيا منظور طه حسين إلا أن  وجنسيته التي نجم منها،

لي" عن جدوى متسائلا في كتابه "في الأدب الجاه تين وسانت بيف وبرونتيارمنتقدا كلا من 

)...( إلى هذه الصبغة العلمية التي  ما الأدب فقد أسرع به هؤلاء الثلاثةوأ»محاولاتهم قائلا: 

ولكن أوفقوا فيما حاولوا؟ كلا لم يوفقوا ولا يمكن أو يوفقوا، لا لشيء  حاولوا أن يصبغوه بها.

الوجوه أن يكون موضوعيا  إلا لما قدمناه من أن تاريخ الأدب لا يستطيع بوجه من

طه في البحث الأدبي قد طبع أهم مؤلفات  لانسونويبدو أن المنهج الذي سلكه 2«صرفا...

 لانسوناك تطابقا كبيرا بين تعريفات وتصورات النقدية بميسمه، فلا يخفى أن هن حسين

في العديد من مؤلفاته على غرار :   طه حسينللأدب ونقده وتاريخه وبين الرؤية التي تبناها 

 .في الأدب الجاهلي، حديث الأربعاء 

الوعي بمسألة المنهج عند طه حسين، قد عرف »على أن وفي هذا الأمر دلالة واضحة 

في الفهم والاستيعاب والتطبيق, فالبداية كانت تجسد مرحلة التأثير  تطورا وتدرجا متناميا

والانبهار بهذا المنهج ، على اعتبار أن الأدب هو حصيلة طبيعية لحتمية تاريخية؛ وقد اهتم 

طه حسين خلال هذه المرحلة بالتطبيق الصارم لهذا المنهج، كما دعا إليه مؤسسوه ، ورواده 

ولنسن(عصارة عمله في هذه المرحلة. إلا أن طه -رونتييرب–أمثال :)تين _سانت بوف 

                                                             
 .107، ص1982، 1العقاد، المجموعة الكاملة، المجلد الثاني والعشرون، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ط - 1
 .40، ص2017كة المتحدة، طه حسين، في الأدب الجاهلي، مؤسسة هنداوي، الممل - 2



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
73 

حسين تابع النظر في أعماق المنهج وفي أصوله ومفاهيمه، فتطور بذلك وعيه به وازدادت 

 1«معرفته بخصائصه

ل ( المثا1927المعنون" في الأدب الجاهلي" )الصادر سنة  طه حسينويعد كتاب 

لكتاب ذا اهي صياغة منهج البحث عنده، علما أن الأبرز لحضور المرجعية اللانسونية بقوة ف

، 1926هو طبعة جديدة معدلة ومنقحة من كتابه المشهور في الشعر الجاهلي الصادر سنة 

هذا الأخير الذي تعرض لهجوم وحملة غير مسبوقة من طرف خصوم طه حسين من 

 المحافظين المتمسكين بالأساليب القديمة في البحث. 

بحث الأدبي عند طه حسين في كتابه )في الأدب الجاهلي( لا يختلف والواقع أن منهج ال

في شيء عن منهج لانسون، فهو يتبنى الطرح اللانسوني في رفضه للتيار العلمي ممثلا في 

سانت  بيف وتين وبرونتيير يقول : وأما الأدب  فقد أسرع به هؤلاء الثلاثة الذين قدمنا 

ية التي حاولوا أن يصبغوه بها ،لكن أوفقوا فيما حاولوا؟ الإشارة إليهم إلى هذه الصيغة العلم

كلا لم يوفقوا  ولا يمكن أن يوفقوا ، لا لشيء إلا لما قدمناه  من أن تاريخ الأدب  لا يستطيع 

بوجه من الوجوه أن يكون  موضوعيا صرفا ، وإنما هو متأثر أشد التأثر أقواه بالذوق، 

د نادى طه حسين في المقابل إلى دراسة الأدب وق 2وبالذوق الشخصي قبل الذوق العام

العربي والتأريخ له بالاعتماد على منهج يجمع بين العلم من جهة والفن من جهة أخرى ، 

فتاريخ الآداب إذن يجب أن يجتنب »شأنه في ذلك شأن لانسون . يقول طه حسين مستنتجا: 

أن يتخذ لنفسه بين الأمرين الإغراق في العلم ، كما يجب أن يجتنب الإغراق في الفن ، و

  3.«سبيلا وسطا

ءة ة قراهكذا شكلت اللانسونية رافدا هاما ألهم طه حسين في مسعاه الجاد إلى إعاد

ا لهم عددما أالموروث الأدبي قراءة جديدة تتبنى أسس التفكير العقلاني والبحث المنهجي ، ك

 من تلاميذه وعلى رأسهم محمد مندور.

 :اللانسونيةمحمد مندور و -3

لقد شكلت اللانسونية محطة أولية هامة في مسار التكوين النقدي لمحمد مندور، الذي 

بدأ نشاطه النقدي لانسونيا بعد عودته من فرنسا حيث زاول دراسته الجامعية متتلمذا على يد 

 بأساتذة السربون جميعا وبصفة خاصة كبير أساتذة الأدبمندور كبار الأساتذة ، "وقد أعجب 

في فرنسا غوستاف لانسون الذي وإن لم يتتلمذ عليه وهو حي ، إلا أنه تتلمذ عليه من خلال 

كتاباته عن تاريخ الأدب الفرنسي ، ومقاله عن منهج البحث في الأدب ، وبذلك يكون قد تتلمذ 

عليه من المنهج التاريخي نظرية و تطبيقا".  و لم يتوان مندور عن الدعوة إلى المنهج 
                                                             

 .37-36، ص2020، 1حسين مسكين، مناهج الدراسات الأدبية الحديثة، مؤسسة الرحاب الحديثة، بيروت، ط - 1
 .40، ص2014طه حسين، في الأدب الجاهلي، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  - 2
 .42المصدر نفسه، ص  3



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
74 

،  وقد اجتهد في  ”المنهج التأثري في تفسير النصوص ”ي اللانسوني  تحت مسمىالتاريخ

ترسيخه  وإرساء دعائمه في الساحة النقدية العربية ، من خلال ما أنتجه من مؤلفات  كان لها 

صدى مهم ودور واضح في انتشار المبادئ اللانسونية بين النقاد العرب خاصة من تلاميذه،  

ور التي انتهجت النهج اللانسوني:  كتابه المعنون" في الميزان الجديد " من أهم مؤلفات مند

الذي شكل اللبنة الأولى في تكوين رؤيته النقدية و مقاربته المنهجية  ،  وكتاب "النقد 

المنهجي عند العرب" الذي اعتمد فيه مندور  على الكثير من المفاهيم النقدية اللانسونية 

 .النقدي العربي ووظفها في قراءة التراث 

تحت عنوان : منهح البحث في الأدب واللغة   لانسون وماييهكما أنه قام بترجمة بحث  

في  لانسون وضمنه في الجزء الثالث من هذا الكتاب  مؤكدا على الأهمية التي يكتسيها منهج

نأخذ من إظهار أصالة المنهج الأدبي وتميزه من غيره من المناهج ، كما أنه يدعونا إلى أن لا 

.  و هو 1العلوم الرياضية خططها ومعادلاتها بل روحها التي هي كما يقال روح أخلاقية بحتة

الموقف الذي تبناه مندور ودافع عنه  مؤكدا أن روح العلم غير قوانين العلم ، فروح العلم 

حسب رأيه  هي قبل كل شيء :" أمانة عقلية، وخضوع للموضوع ، وتأب على التصديق، و 

ة للهوى ، ثم استقصاء للتفاصيل ، وقصر من الأحكام ، وتدعيم للإحساس بنظرات العقل تنحي

، واتخاذ الإحساس وسيلة مشروعة للمعرفة بتحديده ، وتمييزه ، ومراجعته ، وتعليله  ما 

 .  2أمكن  التعليل"

ن هو ف كما هو جلي فإن للنقد منهجه الخاص النابع من طبيعة الأدب ذاتها؛ فالأدب

نصوص ة اللغوي جميل، و بالتالي فإنه لا مندوحة من اعتماد الذوق الشخصي  سبيلا لمواجه

، بل  فاء بهالاكتالأدبية  كمرحلة ضرورية وأساسية وأولية في النقد ، ولكن الناقد لا يستطيع ا

 ي ، هذهلأدبايجب أن ينتقل إلى   مرحلة أخرى تفسر وتبرر التأثيرات التي تلقاها عن العمل 

 لمرحلة هي الكفيلة بتحويل الذوق الخاص إلى معرفة موضوعيةا

 تقادات الموجهة للنقد التاريخي:رابعا: الان

لقد استطاع النقد التاريخي أن يكرس حضوره الفاعل في السياق العربي لعقود عدة، 

حيث حظي بقبول وانتشار واسعين بين أوساط الباحثين والنقاد العرب الذين احتكموا إلى 

ئه في دراساتهم المتعلقة بتاريخ الأدب والنقد العربيين، فجعلوا منه إطارا مرجعيا مباد

ومرتكزا منهجيا لا غنى عنه  في فهم الظواهر الأدبية وتفسيرها،  فكان بدعوى" الاستفادة 

من تجارب الغير والتقدم المنهجي الكبير الذي أحرزه الباحثون الأوربيون في مجال الآدب 

تغافلين عن الاختلاف الكبير بين الأدبين العربي والغربي، وما يقتضيه السياق ،  م3واللغة "

                                                             
 .393، ص1996ينظر: محمد مندور، النقد المنهجي عند العرب، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع، مصر،  -  1
 158، ص2020محمد مندور، في الميزان الجديدـ   مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  - 2
 .3محمد مندور، النقد المنهجي عند العرب، ص - 3



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
75 

التاريخي من خصائص مميزة لكل منهما، متغاضين عن كثير من العيوب والنقائص التي 

 عانى منها منهج البحث في التاريخ الأدبي ،ولعل أبرزها:  

عمل الأدبي ، وهو ما يجعل منه التركيز على المرجعيات الخارجية والسياقات المحيطة بال-

منهجا سياقيا يركز على الظروف  الخارجية ) السياسية والاجتماعية (الحافة بالعمل الأدبي ، 

خصوصية الطابع الفني المتفرد لهذا الأخير، وبالتأكيد فإن الاهتمام  -في المقابل–ويهمل 

من النصوص إلى وثائق  بالبيئة العامة على حساب النص الإبداعي أدى إلى تحويل الكثير

 .  1يستعان بها عند الحاجة إلى تأكيد بعص الأفكار و الحقائق التاريخية 

اعتماد التحقيب السياسي أساسا لتحقيب المادة الأدبية ، والمشكلة مع هذا التحقيب "أنه غير -

متأصل: خارجي، كما أنه لا يكشف أي شيء من تطور الأدب  أو تغيراته. إن التحقيب 

ريخي والسياسي لا يشير إلى أي منظومة قيم متأصلة يتم اشتقاقها عن طريق تحديد مسار التا

المقارنة أو المغايرة، والاتجاهات الشعرية ، العصور -التطور الأدبي ، أو عن طريق 

   2الأسلوبية/ البيانية إلخ"

عادة على الاستقراء الاستقراء الناقص وتعميم نتائجه، وقد اعتمد المنتسبون إلى هذا المنهج -

الناقص لبعض جوانب الظواهر المدروسة ، ثم عمموا نتائج هذا الاستقراء  وأصدروا 

الأحكام  بناء عليها وكأنها أحكام عامة جازمة توصلوا إليها بعد استقراء كامل وتتبع تام ، مع 

ذلك من » ا ،أنها في الحقيقة  نتيجة استقراء ناقص لا يصلح دليلا لإصدار الأحكام  وتعميمه

خلال اختيار نصوص معينة ، أو مصادر معينة أو شعراء وأدباء معينين، ثم يجري من 

خلال هذه النصوص والمصادر إصدار الأحكام العامة الشاملة على عصور بكاملها واتهامها 

بأنها كانت عصور شك ومجون كما حدث ذلك تماما حين أصدر الدكتور طه حسين مثل هذا 

رن الثاني الهجري وكانت مصادره هي كتاب الأغاني، ونصوصه هي شعر الحكم على الق

 .3«المجون ، وفي مقدمتهم أبو نواس وبشار

ولا يملك الباحث » الأدب،اتساع رقعة المجالات البحثية المتصلة بالبحث التاريخي في -

والاجتماع  الأدوات التي تمكنه من البحث فيها، فتجهيز مادته فيها. فعلوم السياسة والاقتصاد

يقوم على تشكيل -عادة–والتاريخ لها  أدواتها و طرائقها ووسائل تحليلها ، والبحث في الأدب 

مادة جديدة من هذه العلوم محدودة للغاية ، وإن لم تكن معدومة، لأنه لا يملك الوسائل 

والأدوات التي تجعله يضيف إضافة حقيقية للمادة المدروسة ، حيث يكون تابعا لغيره 

                                                             
 20ص يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي،- 1
الأردن ،  2019أسعد دوراكوفيتش، من الاستشراق إلى علم الاستشراق، تر: عدنان حسن، الآن ناشرون وموزعون،  - 2

 231،  ص1ط
 .75، ص1985é ،أنور الجندي، خصائص الأدب العربي، دار الكتاب اللبناني، لبنان، ط- 3



الثامنة المحاضرة   النقد التاريخي  

 

 
76 

مستخدما مادة سابقة التجهيز دون أن يتمكن من إضافة شيء إليها أو تعديل مقولة من و

 1«.مقولاتها

انت كلهذا كله كانت الحاجة ماسة لإعادة النظر في الطرح التاريخي للأدب، كما 

 الحاجة ماسة لتأسيس أطر منهجية جديدة لدراسة الظاهرة الأدبية.

 

                                                             
 .40،ص2002، 1والمعلومات، القاهرة، طصلاح فضل ، مناهج النقد المعاصر و مصطلحاته، ميريت للنشر  - 1



 
 

 
77 

 

 

  

 

 

 

 

 

 تاسعةالالمحاضرة 

 النقد الاجتماعي
 

 

 

 



التاسعةالمحاضرة    النقد الاجتماعي  

 

 
78 

 مدخل: 

والاتجاهات النقدية فجأة من دون مقدمات، بل تتوالد وتتفاعل لا تظهر المدارس 

ويفضي بعضها إلى بعض. والمتتبع لمسار الاتجاه الاجتماعي في النقد الأدبي يلحظ بوضوح 

ارتباطه الوشيج بالاتجاه التاريخي، حتى أن هناك من الباحثين من يرى أن المنهج 

ا قيل: إن المنهج الاجتماعي جزء من الاجتماعي ولد في أحضان المنهج التاريخي، ولذ

المنهج التاريخي وامتداد له، بمعنى أن "المنطلق التاريخي كان هو التأسيس الطبيعي للمنطلق 

 .  1الاجتماعي عبر محوري الزمان والمكان"

من الواضح الجلي إذن، أن هناك تشابها بين النقدين: التاريخي والاجتماعي، فقد ريط 

بالمجتمع بصورة -مثلما رأينا سابقا–التاريخي الإبداع الأدبي في بعض جوانبه أصحاب النقد 

ما، في حين أن أصحاب الاتجاه الاجتماعي ساروا شوطا كبيرا إلى الأمام وتعمقوا في ربط 

الأدب والأديب نفسه بالبيئة والمحيط والمجتمع بطبقاته المختلفة،" ليكون الأدب، استنادا إلى 

اة على المستوى الجماعي لا الفردي، كون المجتمع هو المنتج الفعلي ذلك، ممثلا للحي

  2للأعمال الإبداعية ـ فالقارئ حاضر في ذهن الأديب وهو وسيلته وغايته في آن معا"

راكم لة لتمهما يكن من أمر، فإن ظهور الاتجاه الاجتماعي في النقد الأدبي، هو محص

ة ماعين المعرفة بالظروف التاريخية والاجتعدد من الدراسات والتحليلات التي جعلت م

علوم تطور الاع ومدخلا لفهم الآثار الأدبية وتذوقها تذوقا حقيقيا، وقد كان لتطور علم الاجتم

 الطبيعية أثرا مهما في تشكيل هذا الاتجاه وتحديد معاله وآلياته وأبعاده.

 عوامل ظهوره وانتشاره: أولا:

ل النقدي إلى أن" فكرة تفسير الأدب والحدث يشير بعض دارسي المهتمين بالمجا

الأدبي عن طريق المجتمعات التي تنتجهما وتتلقاهما وتستهلكهما قد عرفت عصرها الذهبي 

في فرنسا في بداية القرن التاسع عشر، ذلك أن الثورة الفرنسية قد طرحت العديد من الأسئلة 

شكل جزئي. فلقد ولد مجتمع جديد ليطرحها إلا ب 1789التي لم يكن عصر التنوير قبل عام 

وجمهور جديد وحاجات جديدة واحتمالات جديدة، ولم يسبق لأي فيلسوف أن عاش في 

، وهذا يعني أن التوجه الجديد إلى دراسة الأدب من 3" (révolutionné) مجتمع مثوّر

منظور اجتماعي، جاء استجابة لشرطه التاريخي، لهذا يمكن اعتباره بمثابة "إعادة قراءة 

ثورية ولدت قوى بدت جديدة وربما كانت كامنة أو مخبوءة: البرجوازية الليبرالية، 

ا ناحية الشعب، الطبقات الجديدة التي البورجوازية الصغيرة والطبقة المفكرة الباحثة عن ذاته

                                                             
 .45، ص2002ـ 1صلاح فضل، مناهج النقد المعاصر، ميريت للنشر والمعلومات، القاهرة، ط - 1
 .368، ص2011أنور عبد الحميد الموسى، علم الاجتماع الأدبي، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، القاهرة،   - 2
 .273، ص 2023، 1علوم اللغة العربية )النقد الأدبي(، مكتبة القلم، بيروت، طعبد الله خضر حمد، موسوعة  - 3



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
79 

أطلق عليها فيما بعد، الطبقات الكادحة التي انتزعت من أكواخها ، بعد أن وعدتها النظرية 

 . 1الاجتماعية الجديدة أن تكون مقود التاريخ " 

 أهم الرواد: ثانيا:

هو صاحب أول محاولة جادة ومنظمة للربط  جان باتيت فيكويرى بعض الباحثين أن 

بين الأدب والواقع الاجتماعي، فهو أول من عد الأدب جزءا من المؤسسة الاجتماعية 

والسياسية للدولة في العصر الحديث. إن ثمار مجهوداته الفكرية مجتمعة في كتابه مبادئ 

لجديد الذي ميز أعمال : "إن امونسي حبيب، يقول الناقد 1725العلم الجديد الذي صدر سنة 

فيكو في كتابه مبادئ "العلم الجديد" ربطه بين الأنواع الأدبية والواقع الاجتماعي، حيث رأى 

أن كل نوع إنما يجسد مرحلة اجتماعية يسود فيها ذوق ما. يعلى من شأن هذا النوع دون 

عل فيكو يربط بين الآخر، وذلك لوجود تنافذ بين النوع والواقع تأثرا وتأثيرا، الأمر الذي ج

الملاحم والمجتمعات العشائرية، وفن الدراما وظهور المدينة/الدولة، وفن الرواية والمطبعة 

وانتشار التعليم... وهذه نظرة متقدمة، تنفتح ليس على كون الأدب ظاهرة اجتماعية، وإنما 

طويرية على كونه مؤسسة اجتماعية تتفاعل من خلال عاملي الزمان والمكان والظروف الت

     2للمجتمع"

ط لى ربوفي هذا السبيل مضت حركة النقد  الأدبي في القرن التاسع  عشرـ تتطلع إ

في   لستايمدام دوالنتاج الأدبي بالمعطى  الاجتماعي ، و ظهرت بوادر الاهتمام بذلك عند 

، وهو 1800كتابها الذي يحمل عنوان: الأدب في علاقته بالأنظمة الاجتماعية، الصادر عام 

يمكن يها ، وفدب كتاب يتناول تأثير الدين والعادات والتقاليد والقوانين في الأدب، وتأثير الأ

ل جد دوستايل عد هذا الكتاب من الأعمال الممهدة لسوسيولوجيا الأدب، فقد أبرزت فيه

ل كرأت أن وة ، تأثير والتأثر المستمر بين الأعمال الأدبية والشروط التاريخية والاجتماعيال

اجة حلا وها، عمل أدبي يتغلغل في بيئة اجتماعية وجغرافية ما، حيث يؤدي وظائف محددة في

 . إلى أي حكم قيمي، فكل شيء وجد لأنه يجب أن يوجد

 فيكو ومدامالذي وضعه كل من  تين الحدود النظرية للمنهج هيبوليتوقد وسع 

لى في عفي أبعاد ثلاثية تشمل عامل الجنس وعامل البيئة وعامل الزمن، مما يض دوستايل

 منهجه طابعا شموليا.

من أهم الباحثين الذين طوروا  المنهج  هيبوليت تينبالفعل، يعد الناقد الفرنسي   

الاجتماعي في دراسة الأدب ، ويمكن عد التحليلات التي ضمها كتابه المعنون " تاريخ 

                                                             
 .174ص عبد الله خضر حمد، موسوعة علوم اللغة العربية )النقد الأدبي(،   - 1
حبيب مونسي، القراءة والحداثة )قراءة الكائن والممكن في القراءة العربية(، منشورات اتحاد الكتاب العرب، سوريا،   - 2

 202، ص200



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
80 

، أحد أبرز التطبيقات الممثلة للمنهج الاجتماعي في 1863الأدب الإنجليزي" الصادر عام 

جال علم الاجتماع إلا دراسة الأدب وتحليله، وعلى الرغم من أن تين لم يكن متخصصا في م

أن يستعمل الأسلوب العلمي في نقده وأثر بهذا في عصره تأثيرا كبيرا، وقد أنه  استطاع 

الصلة بين الأدب والمجتمع و حلل بعض عناصر هذه العلاقة ، ووقف بوجه خاص  تين أكد

أن تين والواقع   عند مكونات الادب الاجتماعية وربط الأدب بعوامل العصر والجنس والبيئة.

في هذا الميدان، مضيفاً إلى بعدي العصر  وسع آفاق الأفكار التي طرحت قبلهاستطاع أن ي

والواقع الاجتماعي بعداً جديداً هو الجنس أو العرق، مكوناً بذلك ثالوثه المعروف بالبيئة 

 .والجنس واللحظة التاريخية

 لمنهجيالاجتماعية بعدها اأما الذي عمق المفهوم الاجتماعي للأدب ومنح للنظرية 

ة نظريالمنظم وشكلها الفكري الناضج، هو المفكر المادي المعروف كارل ماركس صاحب ال

لخصها لز مالمعروفة باسمه، وكان له آراء عديدة في الأدب شاركه فيها صديقه فريدريك إنج

 قلة.مست أوأن الأدب خاضع للقوى الاقتصادية والأيديولوجية وليس لأية قيم فنية جوهرية 

بنية كل الالفكر الماركسي يقوم على قناعة مؤادها أن "مجموع العلاقات الإنتاجية يش

فق يا تتواة علالاقتصادية للمجتمع وهو الأساس الحقيقي الذي تقوم عليه بنية قانونية وسياسي

ركة ة بحمعها أشكال محددة من الوعي الاجتماعي، ويتحكم نمط الإنتاج في الحياة المادي

سياسي، د اللحياة الاجتماعية والسياسية والعقلية عموما )ماركس: مساهمة في نقد الاقتصاا

1859.) 

لك ل من تآراء عامة في الآداب والفنون تنطلق بطبيعة الحا لماركس وإنجلزوقد كانت 

ى للقو خاضعة في المنظور الماركسي -ومنها الادب–التنظيرات، فأنماط الحياة العقلية 

 والإيديولوجية وليس لأية قيم فنية جوهرية أو مستقلة.الاقتصادية 

 أهم المرتكزات النظرية: ثالثا:

 لة من الدعائم النظرية من بينها:يتكئ الاتجاه الاجتماعي على جم

ريخ، ية للتاصاعدالقيم الجمالية )ومنها الأدب( قيم نسبية تاريخية، تخضع للحركة الأفقية الت-

 البدائي إلى التطور المعقد.بحيث يتحرك تاريخ الفن من 

 قة منالأدب يتوقف على الأحوال الاقتصادية والظروف الموضوعية للمجتمع، فكل طري -

ية تماعطرق الإنتاج تقترن ببعض العلاقات الطبقية التي تولد مجموعة من الوقائع الاج

دة في ئلساتتسبب في ظهور أفكار وعواطف محددة ترتبط بالمعايير والقيم الفنية الأدبية ا

 العصر.



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
81 

رية، شرة وفوة مباالعلاقة بين الأبنية الاجتماعية والأبنية الثقافية والإبداعية ليست علاق -

 ولكنها تسفر عن نتائجها بإيقاع بطيء.

تجاه ذا الاوهكذا لعبت الماركسية دورا موجها أو خلفية مرجعية للمناقشات النظرية له

لوجود ة بين اجدليتبسيطية للعلاقة ال ن تبنوا نظرةالنقدي، غير أن الكثير من النقاد الماركسيي

علت المادي والوعي الإنساني، نظرة تركز على مرحلة الانعكاس ولا تتخطاها، نظرة ج

 لطبقي.اع االفكر الماركسي مجرد إيديولوجيا للبروليتاريا مهمتها الوحيدة الكشف عن الصر

لطرح ال هذا التيار إلى انتقاد مثوقد سارع بعض المنظرين والنقاد المنتسبين إلى هذا 

هم دواتأالقاصر الذي يصير من البناء الفوقي مجرد نسخة عن الواقع، وعملوا على تطوير 

 المعرفية وتصفيتها من الشوائب التي علقت بالماركسية، مصدرهم المنهجي الخصب،

لا  عيةضوواستعانوا في ذلك بمختلف المعارف الإنسانية في محاولة جادة لتنمية رؤية مو

 تتغاضى عن طبيعة الأدب وجوهره.

، كان من بينها  وقد ساعد ازدهار علم الاجتماع بصفة عامة واتساعه بتنويعات متعددة

علم اجتماع الأدب أو سوسيولوجيا الأدب على مقاربة مسألة الأثر الأدبي معالجة تختلف عن 

 تلك المعالجة التي تأخذ بها الدراسات التقليدية.

ب الأد هو منهج تأثر في نشأته بالتطورات التي حدثت في نظرية سوسيولوجيا الأدب:

ن ومناهج علوم الاجتماع، وقد تمخض عنه في منتصف القرن العشرين تياران متوازيا

 ومتباعدان في الإبان ذاته.

 (Sociology of litterary  facts) التيار الأول: علم اجتماع الظواهر الأدبية-1

ادية لاقتصار تجريبي، يعمل على دراسة الظاهرة الأدبية كأنها جزء من الظاهرة هو تيا

(، من رواده ت...ويستنجد في ذلك بالتقنيات التحليلية )الإحصائيات، البيانات، تحليل المعلوما

 .(Robert Escarpit) روبير إسكاربيه

 دراسة محددة، فمثلاهذا التيار يقوم بتفسير الظواهر انطلاقا من قاعدة معلومات 

لتوصيف اكذا الإنتاج الروائي في فترة محددة يستدعي وضع البيانات الإحصائية الشاملة له و

 شار...لانتالكمي لهذا الإنتاج: عدد القصص والروايات، عدد الطبعات، عدد القراء، درجة ا

ن وما يؤاخذ على هذا التيار إهمال أصحابه للكيف، وعدم قدرتهم على الكشف ع

 الخواص النوعية للأعمال الأدبية.

  (Dialectical Sociology) التيار الثاني: السوسيولوجيا الجدلية-2

                                                             
 - .منها علم اجتماع الفن، علم اجتماع المعرفة، علم اجتماع الثقافة 



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
82 

 Georg)جورج لوكاشأسهم عدد من المفكرين في صياغة هذا الاتجاه منهم المجري 

Lukacs) الذي قدم دراسات تدخل في )سوسيولوجيا الأجناس الأدبية(، حاول من خلالها ،

نشأة الجنس الأدبي وطبيعة الحياة الاجتماعية والثقافية لمجتمع ما، كدراسته حول الربط بين 

 طبيعة نشأة الرواية في ظل البورجوازية الغربية.

وقد مهدت كتابات لوكاش لبروز أحد أكبر ممثلي هذا التوجه وهو الفرنسي الروماني 

علم حقيقي للواقع ، الذي سعى إلى تأسيس (Lucien Goldmann)الأصل لوسيان غولدمان

، وذلك من خلال اصطناع جملة من المصطلحات الجديدة والتقنيات الإجرائية (1) الإنساني

 )التحيلية المبتكرة جعلت الاتجاه الذي تبناه يطلق عليه )علم اجتماع الإبداع الأدبي

Sociologie of literary creationأو البنيوية التكوينية )( Genetic  Stucturalism). 

سة ويهتم فيه بدرا 1955كتاب إلا له الخفي الصادر سنة  غولدمانيتصدر أعمال 

" وايةالرؤية المأساوية في فكر باسكال ومسرح راسين، وكتاب "من أجل سوسيولوجيا للر

 الروائية. أندري مالروويركز فيه على دراسة أعمال  1964الصادر سنة 

ستند وجية، يورا منهجيا ذا حمولة إيديولمن خلال البنيوية التكوينية تصغولدمان يقدم 

 إلى جملة من المبادئ.

 ة، لهذامختلفالأعمال لا تعبر عن الأفراد وإنما عن الوعي الطبقي للفئات والمجتمعات ال 

 .كلما كان الأديب على درجة عالية من العمق، كان تجسيده للمنظور الجماعي أقوى

 متلك يك من مثيل الضمير الجماعي، حيث هناالتمييز بين الأدباء يتم بحسب قدراتهم في ت

 ن.وعيا مزيفا، وهناك من يمتلك القدرة على التمثيل الصحيح للوعي الصادق والممك

 هذا يخ، والعمل الأدبي نمط بنائي يعبر عن موقف معين لجماعة معينة إزاء حركة التار

 يعني أن بناء الأثر يتضمن عناصر دينامية ترتبط بسلوك وفكر الجماعة.

  تبنى مفهوم "رؤية العالم" كنموذج تفسيري لفهم علاقة الأفراد المبدعين بالثقافة، وهي

"المجموع المعقد للأفكار والتطلعات والمشاعر التي تربط أعضاء جماعة  غولدمانحسب 

إنسانية )جماعة تتضمن، في معظم الحالات، وجود طبقة اجتماعية( وتضعهم في موقع 

 .(2)التعارض مع مجموعات إنسانية أخرى"

الذي يمكن أن يقوم بين إيديولوجية الفئة الاجتماعية البنيوي  إن البحث عن التماثل

للمزاوجة بين الماركسية والبنيوية،  غولدمان وفكر العمل الأدبي، يعد محاولة جريئة من

ودليلا واضحا على التكيفات الكثيرة التي دخلها النقد الماركسي استجابة للمتغيرات الثقافية 

 الغربية، غير أن هذه الجهود اكتنفتها صعوبات إجرائية كثيرة أهمها:
                                                             

 . 23لوسيان غولدمان، العلوم الإنسانية والفلسفة، ص. -)1(
 .43، ص2000، 2ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي ، المركز الثقافي العربي، بيروت، ط -)2(



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
83 

 بلا نا قااء أكان مبتذلا أو متعاليا على أساس أن له مضموالنظر إلى النص الأدبي سو

هذا  نضم للإدراك، يمكن إبراز معناه الاجتماعي على المستوى الموضوعاتي، لهذا يمكن أن

 النوع من المقاربات إلى خانة سوسيولوجيا المضامين.

  ي نيولباالانشغال بالبنى الخارج نصية، أي التركيز على أشكال الوعي، وعن التماثل

كبنى  نصوصورؤى العالم والواقعة التاريخية، وبهذا يتغاضى هذا المنهج عن التعامل مع ال

ة مع متبادل لاقةلسانية وأنظمة من الدلائل اللفظية، متناسيا أن الحياة الاجتماعية تدخل في ع

 .-كما يرى...... -بواسطة مظهرها اللفظي -قبل كل شيء–الأدب 

( أن سوسيولوجيا الأدب Jacque.Duboisجاك دوبوا )لهذه الأسباب وغيرها يرى 

أصبحت تخصصا متجاوزا عتيقا تتموقع على مسافة متساوية من السوسيو نقد الذي يعد أكثر 

 .(1) اهتماما بالنص

 

 

 النقد الاجتماعي في السياق العربي:ثالثا: 

بي الأد النقديشكل النقد الاجتماعي أحد أهم التيارات النقدية التي أثرت في مسار 

ة من جموعمالعربي الحديث، وقد بزغ هذا الاتجاه في أواسط القرن المنصرم، نتيجة لتضافر 

 اةدأعن  العوامل التاريخية والاجتماعية والسياسية التي دفعت النقاد العرب إلى البحث

 منهجية جديدة لفهم الأدب وعلاقته بالمجتمع. 

وطن العربي نتيجة لما عرفه هذا الأخير من بالفعل لقد جاء ظهور هذا الاتجاه في ال

بدأت تتبلور بعد الحرب العالمية الثانية مع وصول البورجوازية الصغيرة »تغيرات حاسمة 

الوطن  ىإلى السلطة فارضة أفكارها على المجتمع. فضلا عن دخول الفكر الاشتراكي إل

ثقافي والأدبي، وظهور الحركات التحررية وتبلور القومي الالعربي وتأثيره السياسي و

في الوجدان العربي من تأثير ووعي بالواقع  1948الاشتراكي وما أحدثته نكبة فلسطين عام 

 2«. الاجتماعي المتدهور

والجدير بالذكر أن المعارك النقدية التي احتدمت بين أنصار التوجه الاجتماعي )الفن 

جه الجمالي )الفن للفن( قد لعبت دورا حاسما في ظهور وتطور النقد للمجتمع( وأنصار التو

الاجتماعي في الوطن العربي، حيث ساهمت في خلق مناخ فكري نشط، شجع النقاد الذين 

                                                             
، 15لجزائر، العدد روانينية، سوسيولوجيا الأدب وسوسيولوجيا الكتابة، مجلة اللغة والأدب، جامع اأنظر، الطاهر  -)1(

 . 9، ص2001أفريل 
 .231، ص2018، 1أحمد العزي صغير، الخطاب الإبداعي المعاصر، دار أمجد للنشر والتوزيع، الأردن، ط - 2



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
84 

يؤمنون بأهمية الأدب كمرآة تعكس الواقع الاجتماعي، على المضي قدما في الدفاع عن 

أن   ولئن استطاع جيل الستينيات وما بعدها محاولين تطويرها وترسيخها. رؤيتهم النقدية 

يبلور رؤية أكثر عمقا، إلا أن بذور هذا الاتجاه بدأت مع جيل العشرينيات، وبالتحديد على 

، ثم استمرت في النمو 1925صفحات جريدة الفجر التي أصدرتها المدرسة الحديثة سنة

س محمود العقاد، وشبلي عباوالتطور بعد ذلك في أعمال مجموعة كبيرة من الكتاب مثل: 

. وقد تسببت التغيرات 1مظهر وغيرهم شميل، وسلامة موسى وأحمد الشايب وإسماعيل 

السياسية والاجتماعية والثقافية التي عرفها الوطن العربي عقب انتهاء الحرب العالمية الثانية 

 الخمسينياتفي تصدر هذا الاتجاه المشهد النقدي، وقد وصلت هذه التغيرات أوجها في فترة 

 مع صعود المد الثوري 

مل الكا وتنامي الوعي الوطني والقومي والطبقي وتعالي الأصوات المنادية للتحرر  

 الأدبي لنقدمن الاستعمار الغربي نجد بعض الدعوات إلى الاهتمام بالاتجاه الاجتماعي في ا

ة من المدرس، وقد اقترب هذا المنهج موسى، وعمر الفاخوري سلامة، وشبلي شميلعند 

النقد  ه فيالجدلية عند محمود أمين العالم، وعبد العظيم أنبس، ولوبس عوض، حتى كان تجلي

 الأيدلوجي عند محمد مندور.

 :أهم عيوب النقد الاجتماعيرابعا: 

فقد اهتم  اته،ذالتركيز على المضمون وإهمال العناصر الفنية والسمات الجمالية للعمل الفني -

تضمنها يلتي ون بشكل مفرط على الدلالات الاجتماعية والرسائل السياسية االنقاد الاجتماعي

لعمل احول تالعمل الأدبي، متجاهلين أهمية الشكل الفني وكيفية تأثيره على المحتوى. لقد 

لا اعي، بدجتمالأدبي إلى مجرد وثيقة اجتماعية، وتم تقييمه بناء على مدى تمثيله للواقع الا

 جمالية. من قيمته الفنية وال

الوقوع في شراك النظرة الأيديولوجية،  فقد اتخذ النقد الاجتماعي طابعا أيديولوجيا / دعائيا  -

صريحا، وتعامل مع الأدب بوصفه  انتاجا إيديولوجيا يخضع لمنطق الأيديولوجيا مثله في ذلك 

لك تبعية الخطاب مثل أشكال الإيديولوجيا الأخرى كالدين والفلسفة والخطب السياسية... مكرسا بذ

الأدبي للخطاب الإيديولوجي ، لتتفشى لغة نقدية جديدة لا قبل للخطاب الأدبي بها ، من مثل : ناقد 

يساري، ناقد يميني، الكتابة الرجعية، الكتابة التقدمية، الوعي الحقيقي ، الوعي المزيف، المثالية، 

...هكذا تحولت الممارسة النقدية 2ؤى الطبقية.المادية التاريخية، البنية الفوقية والبنية التحتية، الر

                                                             
 .ينظر: صبري حافظ- 1
العربي الحديث خلال العقدين السابع والثامن من القرن العشرين، دار الأمان، الرباط،  محمود ميري، أسئلة النقد الأدبي- 2

 .79، ص2015



المحاضرة  النقد الاجتماعي

اسعةالت  

 

 
85 

إلى أداة لدحض إيديولوجيات معينة والانتصار لأخرى، وهذا التحيز الإيديولوجي من شأنه أن 

 يقلل من قيمة النقد الأدبي وينفي عنه صفة الموضوعية.

لى ععمل النزوع إلى تقديم فهم اختزالي تسطيحي للظاهرة الأدبية من خلال تبسيطها وال  -

جتماعيين وهذا يشير الى ميل النقاد الا تفسيرها من خلال جانب واحد دون الجوانب الأخرى،

ة التي ياسيإلى تفسير العمل الأدبي بشكل أساسي من خلال عدسة القضايا الاجتماعية أو الس

قراءات وال يتناولها دون مراعاة التعقيدات التي يتطلبها التشكيل الفني وتعدد التأويلات

يح، وصر ، ليتحول العمل الأدبي بمقتضى ذلك إلى مجرد خطاب إيديولوجي مباشرتحتملة لهالم

 بات.مما يفقده قيمته الذاتية )الفنية والابداعية( التي تجعله مميزا عن باقي الخطا

تجاهل الذاتية الفردية للكاتب الاديب كفرد مبدع له رؤيته الفنية الخاصة وتجاربه الشخصية  -

داعي المميز الذي يمكنه من تجاوز الواقع وإملاءاته، ولئن كان الأديب الفنان كائنا وخياله الإب

 فإناااه أيضاااا كاااائن مبااادع خااالاق بفكاااره وفناااه. ياااا شاااديد الصااالة باااالواقع والمجتماااع، اجتماع

طغيان الصبغة التوجيهية علاى معظام كتاباات النقااد الاجتمااعيين، وهاذا مان منطلاق إيماانهم -

الاجتماعي الوظيفي لالأدب والنقاد علاى حاد ساواء، الأمار الاذي خاول لهاؤلاء الراسخ بالدور 

يحادد لاه وجهتاه ويصاحح لاه  النقاد شرعية القياام بمهماة الرقياب الاذي لا ينفاك يراقاب الأدب

 مساره. 



 

 
86 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 عاشرةالمحاضرة ال

 النقد النفسي
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 :النقد النفسي: التأصيل المعرفيأولا: 

العلوم الاجتماعية لقد كان انفتاح النقد الأدبي الحديث على العلوم المختلفة، ومن ضمنها 

والإنسانية، هو المؤهل لاكتساب صفة العلمية، لهذا لم يتوان النقاد المحدثون عن الإفادة من 

قدمتها علم النفس الذي استطاع أن يجيب عن الكثير من مختلف الحقول المعرفية وفي م



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
87 

الإبداع الأسئلة المتعلقة بالأدب ويكشف عن العديد من الجوانب الخفية في عملية الخلق و

 الفني. 

رف ات يعبوقد أسهم هذا التقاطع المعرفي بين النقد الأدبي وعلم النفس في ظهور ما 

يل لتحلابالنقد النفسي)النفساني( وهو باختصار منهج نقدي حديث يستخدم مفاهيم وأدوات 

ل ن خلامالنفسي في دراسة وتفسير الأعمال الأدبية، ويهدف إلى فهم الشخصيات والأحداث 

ريات ى نظسة الدوافع النفسية والعواطف. هذا المنهج يرتكز على أسس علمية ويستند إلدرا

مل ي العفيركز النقد النفسي على دراسة اللاوعي  سيغموند فرويدتحليلية، أبرزها نظرية 

الرموز م والأدبي، ويعتقد أن الأديب يعبر عن رغباته ودوافعه اللاشعورية من خلال الأحلا

لى سي عسية التي تظهر في نصوصه النقد الأدبي النفسي يركز النقد النفوالصراعات النف

فسية نعن  دراسة شخصية الأديب والكشف عن جوانبها المختلفة، باعتبار أن الأدب هو تعبير

ية لنفساالأديب وعقله اللاواعي. لذلك يهتم بدراسة سيرة الأديب وظروف حياته وتجاربه 

 .وعقده النفسية

نفسي عودة جذور علم النفس إلى حوارات أفلاطون ونظرية التطهير المهما قيل عن 

ي كان معرفلأرسطو الذي عده بعضهم الأب الشرعي له، إلا أن البروز الفعلي لهذا الحقل ال

 (1939-1856في نهاية القرن التاسع عشر   على يد رائد علم النفس "سيغموند فرويد")

(Sygmund Freud) ، ونظريته في التحليل ( النفسيPsychanalyse.) 

اء ا علملقد استطاع فرويد أن يكشف الضوء عن ناحية هامة من الحياة النفسية أغفله

ة، ولم عوريالنفس في الماضي، فقد كان جل اهتمامهم متجها إلى دراسة الظواهر النفسية الش

لوك سيكن أحدد منهم مهتما بالكشف عن أهمية تأثير العمليات اللاشعورية التي تحرك 

م بصور لقياالإنسان وتحكم سيطرتها في بعض الأحيان على قوة الشعور، فتدفع الإنسان إلى ا

 النشاط المختلفة السوية والشاذة على السواء. 

منهج من مناهج علم النفس الكلينيكي غايته الكشف، بواسطة طرائق »والتحليل النفسي 

الذكريات، والرغبات الجنسية،  مختلفة، عن هواجس النفس وعللها الباطنة، عبر إثارة

والصور المتماشجة تحت أنظمة من الأفكار اللاواعية المعقدة التي يسبب وجودها الذي لا 

يكاد يبني اضطرابات نفسية، وربما جسمية أيضا، وكثيرا ما يحدث ذلك تأثيرات، كلما أثاره 

لجة فإنها لا تكاد تخرج المعالج وازدجاه، نحو حال الوعي، وأما الإجراءات المتبعة في المعا

عن المساءلة المباشرة للمعالجَ، وتأويل الأقوال التلقائية التي يوجه إليها المريض بكل 

وبطبيعة الحال، لاقت  .(1)«التلطّفات الممكنة بالإضافة إلى الالتجاء إلى تأويل الأحلام

النظرية الفرويدية الكثير من الانتقادات، لهذا اهتم فرويد في العديد من مؤلفاته بإثبات نظريته 
                                                             

 .137، ص.2002انظر عبد الملك مرتاض، في نظرية النقد، دار هومة، الجزائر،  -)1(



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
88 

بالبراهين والحجج ردا على خصومه، وقد استعان بالأدب منذ بدايته النظرية الأولى عام 

ي تحليل مسرحية ، ففي كتابه تأويل الأحلام  يبرز  اكتشاف الصراع الأوديبي، وف 1897

سوفوكل الشهيرة "أوديب"  ومأساة هاملت تعزيز لهذا الاكتشاف .هكذا لجأ فرويد إلى 

الأعمال الأدبية ملفتا النظر إلى الصلة الوثيقة بين الإنتاج الأدبي  والعالم الباطني، جاعلا من 

في توجيه  كشوفات التحليل النفسي اتجاها أدبيا ونقديا وفكريا جديدا كان له تأثير كبير

 ، لتتوالى أعماله التي خص بها الأدب والفن، منها:1الإبداعات في القرن العشرين 

 النكات وعلاقتها باللاوعي. -

 ذكرى من طفولة ليونارد دافينشي. -

 الأنا والهو. -

 الغرابة المقلقة  -

 موسى مايكل أنجلو. -

 دوستويفسكي وجريمة قتل الأب. -

 صياتل والأبحاث التي قام بها لدراسة الشخومن هنا، فإن فرويد وصل من خلال الأعما

لطب اوالظواهر الفنية إلى اكتشاف نظريته في اللاشعور داعما هذه الأبحاث في مجال 

 لنفس.لم االنفسي، فاتحا بذلك آفاقا جديدة لدراسة الآثار الفنية والأدبية وفق حقائق ع

 (: Personal Unconscious)فرويد واللاشعور الفرديثانيا: 

إلى الإبداع الفني والأدبي بوصفه نوعا (Sigmmund Freud) فرويدلقد نظر              

هذا  يمتدمن التعبير عن المكبوت القابع في أعماق النفس مثل الأحلام والجنون تماما، و

 الكبت من الطفولة، فيفرغ الفنان شحنته ويعبر عن رغبته ومخاوفه بالكتابة.

وأتباعه تعبير عن اللاشعور الفردي، الذي يضرب جذوره في البنى  فرويد الأدب عند 

العاطفية والجسدية للحياة النفسية للفرد، فالأدب يتكون من محاولة إشباع رغبات أساسية. 

يعتقد فرويد بوجود غريزتين أساسيتين: غريزة الحياة أو الشبقية )إيروسية، من »

طلحات مترادفة( وغريزة الموت أو التدمير )وهي مص (Libido)( أو الليبيدوEros)إيروس

.  تقوم النظرية الفرويية على افتراض مؤداه أن  2«( Thanatos)أو العدوان ثناتوس

الليبيدو هو القوة الكامنة المفتقة لعمليات الإبداع. والليبيدو يعمل في المستويات الثلاثة: »

. ولا 3«لأعلى، منظمه وموجهه هو الأناالهو، الأنا، الأنا الأعلى: مصدره الهو، كابته الأنا ا

تكون الرغبة رغبة ما لم يحل بينها وبين الإشباع عائق ما: كالتحريم الديني والحظر 

                                                             
 134، ص2017، 1طانظر: عبد الله خضر، الأدب العربي الحديث ومذاهبه، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة،  -  1
 .6، ص200، 1خير الله عصار، مقدمة لعلم النفس الأدبي، منشورات بونة للبحوث والدراسات، الجزائر، ط  - 2
 .71المرجع نفسه، ص - 3



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
89 

الاجتماعي أو السياسي، ولهذا تكون الرغبة حبيسة تستقر في اللاوعي من عقل الفنان أو 

نها أن تخفي طبيعتها الأديب، لكنها تجد لنفسها متنفسا من خلال صيغ محرفة وأقنعة من شأ

  1الحقيقية 

والتحليل النفسي للأدب يهتم بطرق تحويل وترجمة الرغبة والحدث والتجربة إلى 

يعيش أزمة صراع بين  الفرويديذاكرة وإلى فعل لغوي، فالفرد المبدع حسب المنظور 

رغباته وواقعه الشيء الذي يجعله دائم البحث عن مخرج، الذي هو الإبداع الفني، لهذا ليس 

مستغربا أن يعد فرويد نتاج الإبداع مماثلا لأي منتج آخر من منتجات الخيال وخاصة 

شعور. الأحلام، بما هي تجليات و إشباعات رمزية للرغبات والتخيلات وأحلام اليقظة واللا

وضمن هذا المنظور اعتمدت مقاربة فرويد التحليلية النفسية للأدب على عديد من المفاهيم 

المبدع. ففي الحلم تجد الرغبات متنفسا لها، فتظهر بلا يركز فرويد على ظاهرة )الحلم( عند 

 :وذلك من خلال صيغ محرفة وأقنعة، 2قيود

 -أو لنقل–ي في وحدة متكاملة حذف وخلط مواد اللاوع:  (Condensation) التكثيف -1

 كثفامهو اندماج أكثر من صورة، وأكثر من فكرة ليكون المعنى صريحا، والحلم فقيرا، 

 تعلقموموجزا إذا قرناه بمحتواه الغني بالأفكار والصور، فكل عنصر من عناصر الحلم 

 بأسباب كثيرة كاملة، وخفية، ويظهر تحليل حلم ما أنه يختزل رغبات كامنة. 

الزوجة  لهذا الحلم:الفرويدي حلمت زوجة شابة بأنها اشترت قبعة سوداء. التحليل  ال:مث

ري الث متعبة من زوجها الفقير، والمريض، وهي تتمنى موته في اللاوعي كي تتزوج الرجل

ء ما شرا الذي أحبته قبل الزواج، وبذلك تستطيع أن تشتري ما يحلو لها، ورمز الرغبة في

الزوج  موت تداء القبعة التي هي رمز للسيدة الثرية، وتمثلت الرغبة فيتستطيع تمثل في ار

هي  احدةباللون الأسود للقبعة، والقبعة السوداء رمز للحداد، وكان التكثيف في صورة و

 القبعة السوداء التي اختزنت أفكارا شتى وصورا متنوعة.   

قبولة الممنوعة بأخرى مإبدال موضوع الرغبة اللاواعية : (Displacement)الإزاحة -2

 اجتماعيا وعرفيا.

حلمت سيدة "أ" أنها خنقت كلبها الأبيض الصغير. التحليل الفرويدي لهذا الحلم: السيدة مثال: 

"أ" تبغض أخت زوجها وتتمنى موتها في اللاوعي، وجاء هذا الحلم ليشبع هذه الرغبة 

دورها في وضع الكلب مكان أخت الدفينة غير المقبولة اجتماعيا وأخلاقيا، ولعبت الإزاحة 

الزوج، وهذا بهدف الإفلات من سلطة الرقابة، والتمكن من الإشباع. ولهذا جاء الحلم حلا 

                                                             
 333ينظر: سعد البازعي، دليل الناقد الأدبي، ص  - 1
 49حسن المسكين، مناهج الدراسات الأدبية الحديثة، ص  - 2



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
90 

توفبقيا بين تمني الموت للمرأة )أخت الزوج( وبين مفعول المراقبة، هاهنا يمثل الحلم الحل 

 .1الوسط بين الرغبة والأنا الأعلى

لا شعورية في العادة،  لمواد مكبوتة ي الرمز تمثيلايرى فرويد ف: (Symbol)الرمز-3

فالرموز التي ترد في الأحلام هي تحقيق لرغبات مكبوتة في اللاوعي )أغلبها جنسية(، 

وهي رغبات ممنوعة وغير مشروعة اجتماعيا تحرمها الرقابة الأخلاقية وتنبذها. وبما أن 

الرغبات تظهر مقنعة وفي أشكال استعارية هذه الرقابة لا تنعدم تماما أثناء النوم، فإن 

رمزية ولا بد للتحليل النفسي لرفع القناع عنها وحل رموزها." وعلى هذا فإن لكل عمل 

أدبي أو فني مظهرين: أحدهما خفس وثانيهما ظاهر. وعلى الناقد النفسي أن يستعين بكل 

ه إلى معرفو المحتوى الأدوات التي تمكنه من تحليل النص أو العمل الفني تحليلا يصل ب

 . 2الخفي"

ها تي كتبإلى تاريخ الأدب، وتوقف بكثير من التفصيل عند الأعمال ال فرويدلقد لجأ 

نا غائبالذي عبر عن ر أوديب ملكا" لسوفوكليسالأدباء، فهو يرى أننا نرتاح لمسرحية "

ن ع الإخوة كرامازوف"" و"هملتفقد عبرا في " دوستفسكيوشكسبير كمتفرجين، أما 

 اني إلىلنفسالرغبة الخاصة التي تفسرها عقدة أوديب في مفهوم فرويد، وانتهى هذا المحلل ا

 لمحللينئل االقول بأن الأدب قدم أولى صور التحليل النفسي وأن الأدباء الكبار كانوا أوا

 النفسيين.

لتدليل عند بعض الأعمال الأدبية والشعرية وبعض الرموز الأخرى لفرويد كما توقف 

 عصابلى نظرياته في التحليل النفسي، خاصة تلك المرتبطة بالظواهر المرضية مثل الع

تبار باع وانفصام الشخصية وغيرهما ، وكان ربط الأدب بمثل هذه الظواهر المرضية إيذانا

ذلك لية، المبدع إحدى حالات الشذوذ التي يمكن عن طريق تحليلها الكشف عن الحالات السو

ولة، الطف المحلل النفساني بالتاريخ الشخصي للمبدع مركزا على مرحلةليس غريبا أن يهتم 

أن  دعوىوليس غريبا أن يربط بعض المحللين النفسانيين بين الأدب والعبقرية والجنون ب

لى دع إفي نفس المب والتوتر الإبداع الأدبي في جوهره هو مظهر من مظاهر وصول التأزم

 الحياة حداثسي مع عقبات البيئة الاجتماعية ومواجهة أذروته، وعدم قدرته على التكيف النف

 الضاغطة,

رع شأة فوتجدر الإشارة في هذا الصدد إلى أن دراسات العبقرية والجنون أسهمت في ن

 من فروع الدراسات النفسية والأدبية، هو الذي يسمى "علم نفس الإبداع".

                                                             
 .43الله، علم النفس الأدبي مع نصوص تطبيقية، ص إبراهيم فضل  - 1
 .57، ص2007، 1وللنشر والتوزيع، الأردن، ط إبراهيم محمود خليل، النقد الأدبي الحديث، دار المسير - 2



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
91 

"علم نفس الإبداع" لا ينطلق من مقولات تصورية خالصة، وإنما يحاول دائما أن يضع 

الفروض النظرية موضع الاختبار والتجربة، وذلك عن طريق دراسة حالات الإبداع دراسة 

"إكلينيكية" ميدانية )الاختبارات والأسئلة العلمية، دراسة المسودات...(، في محاولة للكشف 

لذات مع اللغة، وعمليات التصويب وأسبابها العميقة ونتاجها في إشباع عن كيفية تفاعل ا

النموذج  الذي يريد المبدع أن ينشئه لأن المنظور النفسي يفترض أن عملية الإبداع ذاتها إنما 

، فهي القناة التي من خلالها يمكن   1تمضي في سبيل الاقتراب من نموذج هذا الإشباع 

 غبات اللاشعورية المكبوتة.تحقيق الاشباع الذاتي للر

ح ن يصبأوهكذا فإن أهم القضايا التي نجمت عن هذا التوجه هو الخوف على النقد من 

أو لا  لفردعملية ذاتية محصنة لا تحدها أطر ولا تخضع لغير قوانين الذاتية التي يعيها ا

 يعيها.

 لكن لم تلبث مدارس علم النفس أن تطورت وتشعبت إلى اتجاهات أخرى.

 :(Collective unconscious)الجمعي  شعوررل يونغ واللاكا

ند سيغموأحد أبرز علماء النفس بعد  (Carl Young )(1961-1875) كارل بونغيعد 

د تي تعتمي الوقد كان تلميذا له، لكنه سرعان ما انتقد نظريته في علم النفس التحليل فرويد

 على اللاوعي الفردي، مؤسسا نظريته الجديدة في التحليل النفسي 

ن اهيمه علكنه لم يلبث أن استقل عنه وأسس مفلفرويد  تلميذا ورفيقا كارل يونغكان 

 ذج العليا أو الصور البدائية. "اللاوعي الجماعي"، الذي تستقر فيه النما

اعة، الجم بمعنى أن الشخصية الإنسانية تتجاوز حدود التجربة الفردية لتستوعب تجربة

ليا الع ذلك أنها تحتفظ برواسب نفسية لتجارب الإنسان البدائي، هذه الرواسب والأنماط

ركيب تفي  لتدخلوالتراكمات الموروثة تختمر في الثقافة الإنسانية عبر الأجيال المختلفة 

فسية الن طريقة التخيل الإنساني، وطريقة التصور والشعور، وفي منظومة القيم والفاعلية

 .الإنسانية وهذا ما تعبر عنه الأساطير والأديان والأحلام والأعمال الأدبية..

هكذا بين يونغ أن اللاشعور ليس مسألة فردية يحددها تاريخ الشخصية منذ مرحلة 

هو بالإضافة إلى ذلك مسألة جماعية يحددها التاريخ البشري ككل، وهذا معناه الطفولة ، بل 

أن اللاشعور الفردي متجذر في اللاشعور الجمعي الذي يختزن رواسب من أعماق أعماق 

، وهي حسب ( Architypes) الماضي، وهو ما أطلق عليه يونغ تسمية النماذج العليا

رواسب نفسية لتجارب ابتدائية لا شعورية، لا تحصى تعريفه: صور ابتدائية لا شعورية  أو 

                                                             
 41، ص2007ينظر: صلاح فضل، في النقد الأدبي، اتحاد كتاب العرب، سوريا، د ط،   - 1



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
92 

 -إذن–شارك فيها الأسلاف في عصور بداية وقد ورثت في أنسجة الدماغ  بطريقة ما؛ فهي 

 .1نماذج أساسية قديمة لتجربة إنسانية 

يرى أن الفنان أهم بكثير ـبل » وفي ضوء ذلك ، يتحدد موقف يونغ من الأدب، فهو

بمريض الأعصاب ـ مما أتاح الفرصة لظهور تحليل نفسي جديد  ربما لا يمكن مقارنته

للأدب، وسعى يونغ عوضا عن ذلك إلى تقصي مظاهر النماذج البدائية العليا  في الأدب 

والفن والأساطير والرموز والصور الشعرية والأدبية يعكسها إبداع هؤلاء الأدباء والفنانين 

يقة حلمية، وبوساطة تلك الرواسب المتحدرة إليهم في أعمالهم المختلفة ، ويعبرون عنها بطر

عبر العصور القديمة وتجارب الأسلاف السحيقة، مما نتج عنه ما سمي بالمنهج الأسطوري 

 2«(Northrop Frye )نورثروب فرايفي دراسة الأدب وتفسيره كما عرف 

 : (Infériorité Complex) وعقدة النقص ألفرد آدلر رابعا: 

برزهم تلميذه ومن أ  فرويد انتقادات هامة إلى التحليل النفسي الفرويدي،لقد وجه خلفاء 

ريزة (، الذي نفى أن تكون الغ1870-1937) َ (Alfred Adler)ألفرد آدلر عالم النفس 

 ا أنالجنسية السبب الوحيد لظهور الأمراض العصابية والباعث الأول على الفن، مؤكد

 فن هونشأة العصاب، وأن الباعث الأساسي على الالشعور بالنقص هو السبب الرئيسي في 

 هي المنطلق-حسب آدلر–إن عقدة النقص  غريزة حب الظهور أو حب السيطرة والتملك.

تة. تفاومالسيكولوجي للطبيعة البشرية، فهي حالة لاشعورية تعتري معظم الناس بمستويات 

ص ب نقدام القيمة، بسبويقصد بالنقص هاهنا الشعور بالدونية والقصور والانحطاط وانع

 إلى أن لفردعضوي أو نفسي أو شعور بتدني المكانة الاجتماعية أو الاقتصادية، مما يؤدي با

 يعوض ذلك لا شعوريا عن طريق المبالغة في طلب القوة والسيطرة على الآخرين  

في ضوء هذه النظرية نجد أن الإنسان "مدفوع بالرغبة في التفوق، وهي رغبة وإن 

ذيها الشعور بالنقص وعدم الكفاءة إلا أنها عنصر إيجابي من شأنه أن يدفع الإنسان كان يغ

. ذلك أن الشعور بالدونية هو قوة من 3في حياته إلى التوافق مع الأهداف والمثل الاجتماعية"

: إن مشاعر آدلر تخرج منها كل دوافع الطفل ـ يقول قوى الدفع، وهو نقطة البداية التي

الثقة بالنفس، هي التي تحدد هدف الفرد في الوجود، وهناك ذلك الميل منذ  الدونية، وعدم

اليوم الأول في الحياة عندما نطالب بأن يهتم بنا الوالدان، وسنجد أن أول المؤشرات على نمو 

وتطور الرغبة في أن يعترف الجميع بوجودنا يسير جنبا إلى جنب مع الشعور بالدونية، 

                                                             
 264، ص1سه الحديثة، جستانلي هايمن، النقد الأدبي ومدار - 1
 50، ص2017، 1علد الله خضر أحمد، مناهج النقد الأدبي الحديث، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة، ط - 2
 54ـ ص2011ـ 1إبراهيم فضل الله، علم النفس الأدبي، دار الفارابي ـ لبنان، ط  - 3



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
93 

هو الحصول على حالة يمكن للفرد أن يبدو فيها متفوقا على  والغرض من هذه المؤشرات

 . 1البيئة المحيطة "

في نظريته عن النمو النفسي الاجتماعي  أن الفرد ينطوي على قوة مبدعة  آدلر لقد أكد

هي التي تصوغ  وتتحكم في مسارات حياته و تجعله مسئولا عن حريته وعن أنشطته 

الواعية وأن هذه القوة المبدعة تؤثر بعمق على الأوجه  الخاصة بوجود  الإنسان: الإدراك  

ذا الصدد ، يحدثنا تاريخ الإبداع الأدبي والفني عن عديد والذاكرة والخيال والأحلام ، وفي ه

من الأمثلة للإنجازات الاستثنائية التي يمكن أن تعزى إلى الجهود المبذولة من أجل التغلب 

فكرته هذه بذكر  آدلر. وقد دعم  (Inferiority Feeling)على مشاعر النقص والدونية 

الذي نمى موهبته في الخطابة  يموستين ربعض الأمثلة منها: الخطيب اليوناني المشهو

كتعويض لما شعر به من نقص في القدة على الكلام. وبيتهوفن الذي ألف أعماله الموسيقية 

الكبرىـ حينما بدأ يصاب بالصم، وربما يشكو من نقص في حاسة السمع لازمته منذ بداية 

هو عبارة عن عملية  -دلرآ عند-. في ضوء ما تقدم، يمكننا القول إن الإبداع الفني2حياته

تعويضية عن النقص الحاصل عند الفرد المبدع، هذا النقص الذي يصبح حافزا أساسيا ودافعا 

 قويا للتفوق والتميز.  

 

 

 

 ملامح الاتجاه النفسي في النقد العربي:خامسا: 

 سياق النشأة والتطور-1

ي النقد فحين نتحدث عن المنهج النفسي  من المهم التنويه في بداية الأمر إلى أننا

بداها ألتي العربي القديم، فإننا لا نقصد تلك الملاحظات والإشارات ذات المنحى النفسي ا

وهي  كها،بعض النقاد العرب القدامى حول عملية الخلق الفني والدواعي النفسية التي تحر

لذي ديث انفس التحليلي الحلا تمت بصلة إلى علم ال -أي هذه الملاحظات والإشارات -بذلك

 -رالتعبي صح إذا-دشنه فرويد وأتباعه من الباحثين الغربيين. وقد برزت هذه اللفتات النفسية

أبو  ي ذلكفي مقدمته للشعر والشعراء، وتبعه ف ابن قتيبةمنذ العصر العباسي، "خاصة عند 

 في الوساطة ـ  والقاضي الجرجانيفي الصناعتين  هلال العسكري

                                                             
 .82، ص 2005، 1الأعلى للثقافة، القاهرة، ط ألفرد آدلر، الطبيعة البشرية، تر: عادل نجيب بشرى، المجلس - 1
 .61، ص2015ـ 1إبراهيم المغازي، في سيكولوجية الإبداع، عالم الكتبـ، القاهرةـ ط - 2



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
94 

ملامح النقد النفسي بشكل جلي عند عبد القاهر الجرجاني في كتابيه أسرار   واتضحت

البلاغة ودلائل الإعجاز، إلا أن آراء هؤلاء لا تعدوُ أن تكون مجرد إشارات ضمن أحكام 

نقدية ذات أبعاد سيكولوجية لافتقار أصحابها إلى رؤية نقدية واضحة ذات أسس معرفية 

ذات الطابع السيكولوجي إلا  ظاهرا دون  ي القضايا النقديةدقيقة ، جعلتهم لا يتعمقون ف

على الرغم من -. وهو الأمر الذي يؤكد أن هذه الجهود النقدية المبكرة 1الغوص في أعماقها"

لا تعدو أن تكون مجرد إشارات تفتقر إلى ما يؤسسها معرفيا، فهي لا تستند إلى –أهميتها 

 مرتكزات نظرية صلبة تدعمها.

يتضح ـأن "الاتجاه النفسي في النقد العربي هو حديث الولادة والنشأة، وإن  مما تقدم

أصحابه حاولوا الإفادة من كل شيء جديد، لا سيما في مجال نظريات علم النفس، فكانت 

، فسعوا في خطوة أولى 2أبحاثهم خلاصة دراسة علمية فكرية، مستمدة من أبحاث الغرب"

المجال والتعمق في أسسه المعرفية قبل تبنيه وتطبيقه على إلى هضم ما أنتجه الغرب في هذا 

 الابداع العربي. 

ويرى بعض الباحثين أن تاريخ ظهور الاتجاه النفسي في النقد العربي الحديث يعود  

صاحب كتاب " منهل الوراد  قسطاكي الحمصيإلى بدايات القرن العشرين، على يد الناقد 

، ويؤكد هؤلاء الباحثون أن الحمصي هو أول من ربط 1907في علم الانتقاد الصادر سنة 

النص الأدبي ربطا نفسيا بصاحبه وبأحداث حياته وسيرنه الشخصية في تاريخ النقد العربي 

، بينما يذهب باحثون آخرون إلى أن الانطلاقة  كانت مع جماعة الديوان  وما تبعها 3الحديث 

ا المساق، يرى الباحث زين الدين المهجر(، وضمن هذ -من جماعات رومانسية )أبولو

لانطلاقة الحقيقية للنقد النفسي كانت في العصر الحديث على يد جماعه ا »المختاري أن

ومن حذا حذوها من أساتذة جامعيين وأكاديميين، ولعل الطابع المميز لهذه  1921الديوان 

سلوكهم وفي  الجماعة ومن جاء بعدها هو الانكباب على دراسة شعراء متميزين تجلت في

 .4«شعرهم النزعة  الفردية

وقد لقيت هذه الدراسات التي أنجزها هذا الجيل الرائد رواجا كبيرا ومارست تأثيرا  

، عبد الرحمن شكريويعد »طويل المدى على نحو عميق في الساحة النقدية العربية الحديثة، 

على الخصوص، من الرعيل الأول الذي استفاد من معطيات علم النفس في دراسة الشعر 

دراسة نفسية، ثم  ابن الروميدرس فيه شخصيه  1914بمقال سنة عبد القادر المازنيوتبعه 

وغيرهما، كما تناول  ولأبي نواسفي دراسة مماثلة للشاعر نفسه،  عباس محمود العقاد

                                                             
 .298، ص2023، 1عبد الله خضر حمد، موسوعة علوم اللغة العربية، دار القلم، لبنان ـ ط  - 1
 .28نقد السرد العربي، دار الكتب العلمية، صمحمد أنور إسماعيل النعيمي، الاتجاه النفسي في  - 2
 .16-15ص  ،المرجع نفسه  - 3
 .6 زين الدين المختاري، المدخل إلى نظرية النقد النفسي، ص  -  44



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
95 

 للمتنبي حسين  طه النفسية الشاعرين أيضا. ولم تخل دراسات بالدراسة  محمد النويهي

 .1«من هذا  النزوع  النفسي، وإن انتقد بشدة الاسراف فيه وأبي العلاء المعري

والجدير بالذكر أن هذه الدراسات، وإن كانت تحتوي على عناصر من التحليل النفسي   

على جوانبها النفسية، إلا أنه  وعلم النفس، خاصة ما تعلق بتحليل الشخصيات  والتركيز

يصعب إدراجها في خانة النقد النفسي بالمعنى الأكاديمي الدقيق، لأنها دراسات لم تنهج نهجا 

تمزج في أهدافها » في هذا الصدد أن هذه البواكير عمر عيلاننفسيا خالصا، ويلاحظ الباحث 

بين دراسة نفسية الشاعر دون الانتماء المعلن لمدرسة التحليل النفسي أو اتباع صريح 

لمبادئها. وإذا كانت دراسة طه حسين النفسية ذات منحى اجتماعي، فإن العقاد ينفي أن يكون 

دراساته عن الشعراء ذات بعد تحليلي أو حتى أن تكون  فرويد و مريديهقد كان من أتباع 

وإن كان لا يخفي حماسته للتفسير النفسي للأعمال الأدبية  يتضح مما سبق أن   2«نفساني

الاستفادة من التحليل النفسي في  هذه المرحلة الباكرة  من تاريخ النقد العربي الحديث ، لم 

المرحلة النقدية لم يكن هدفهم تتخذ شكلا  منهجيا متكاملا ، لأن  النقاد الرواد في هذه 

التأسيس لنقد نفسي عربي بل كان مسعاهم قائما على الاستعانة بإنجازات علم النفس  ونتائج 

علماء التحليل النفسي  وإدغامها  في مناهجهم التكاملية التي تقوم على الجمع بين مناهج 

 مختلفة في إطار البحث الواحد.

لأدب سية لقاد العرب في تجديد طرائق الدراسة النفبعد هذه المرحلة الباكرة شرع الن

كبر أوتطوير أدواتهاـ ومنذ الأربعينيات ظهرت دراسات تتميز بوضوح في الرؤية ووعي 

ن نذكر ألنا وبالمنهج، وقد لعبت المعارك النقدية دورا هاما في توسيع وتعميق أفق الرؤية، 

ل  حو مد مندور ومحمد خلف اللهمحفي هذا الصدد المعركة النقدية التي دارت  بين  

 تابهمشروعية تطبيق المنهج النفسي في النقد الأدبي، وكان من حصاد هذه المعركة  ك

ي يعد من ( الذ 1947المعنون: من الوجهة  النفسية في دراسة الأدب ونقده ) الصادر سنة 

. العربي دبة الأالدراسات  العلمية الرائدة التي ساهمت في التأصيل للتوجه النفسي في دراس

وعلم  لأدباكما كان للناقد محمد خلف الله أحمد الفضل في رسم أساسيات منهج العلاقة بين 

ية لعرباالنفس في الجامعة المصرية، وذلك من خلال التأسيس لميدان جديد في قسم اللغة 

دان المي يعنى بدراسة صلة علم النفس بالأدب، وقد كان لهذا 1938بالجامعة المصرية سنة 

 الجديد أثره البالغ في توجيه الدراسة النفسية للأدب توجيها جديدا. 

في هذا الاتجاه، فقد كان من  حامد عبد القادريمكن الإشارة أيضا إلى جهود الناقد 

هؤلاء الأوائل الذين أدخلوا مادة "علم النفس الأدبي" في الجامعات المصرية، وأرسوا »

                                                             
 19المرجع نفسه، ص  - 1
 .123ص ،2010، 1عمر عيلان، النقد العربي الجديد، مقاربة في نقد النقد، الدار العربية للعلوم ناشرون، لبنان، ط - 2



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
96 

بالتنظير والتطبيق قواعد نظرية النقد النفسي، وهذا بكتابه " دراسات في علم النفس 

   1«.الأدبي

خولي ومحمد وإلى كل ما سلف، تنضاف جهود باحثين آخرين نذكر منهم: أمين ال

ن أة، قبل عربيالنويهي وغيرهما، ساهموا بالتأسيس لدعائم هذا الاتجاه في الساحة النقدية ال

راسة رت ديفسحوا المجال لظهور أجيال جديدة أغنت مكتبة النقد النفسي للأدب بمؤلفات طو

 الأدب في ضوء معطيات علم النفس.

 الأطر المرجعية التي توجه النقد النفسي العربي: -2

اهم ا رؤلقد مارس النقاد العرب المنتسبون إلى هذا الاتجاه قراءاتهم النفسية واستمدو

 منبعين مهمين: وتصوراتهم ومفاهيمهم من

جال ( الذي أخرجه المتخصصون في مالاتجاه الأساس المسمى ب )علم الأدب النفسي  -أ

ومحمد  خوليبرز رواد هذا الاتجاه طه حسين وعباس محمود العقاد وأمين الالأدب والنقد، وأ

ن نفهم أاو  النويهي وعز الدين إسماعيل، وسار هذا الاتجاه نحو تفسير الأدب تفسيرا نفسيا

 نفسية الأديب من خلال أدبه 

فقد أخرجه المتخصصون بعلم النفس لا  الاتجاه الاخر والمسمى ب )علم النفس الادبي(-ب

، 20سيما مدرسه علم النفس التكاملي ومجله علم النفس في منتصف الأربعينيات من القرن 

ومن أبرز رواد هذا الاتجاه مصطفى سويف الذي قام بدراسة رائدة في هذا المجال عن 

 2الأسس النفسي للإبداع الفني في الشعر

بين التعريف بعلم النفس العام وبين المنهج النفسي ها فقدموا دراسات تتراوح في مجمل

التحليلي أو تعمل على القيام بمحاولات لتطبيق التحليل النفسي بما يتيح القراءة  السريرية 

القائمة على استنساخ قيمة نقدية تربط بين المفاهيم التي تسعى الى البحث عن حقيقه الابداع 

عتبار أن المبدع هو المادة الأساسية  للدراسة كما أن كل وعلاقته بالأمراض النفسية أو على ا

اهتمامها تركز على النصوص الشعرية وكل الخلاصات المتوصل إليها تصب في حقل 

 . 3الكشف عن نفسيه الأديب والمبدع انطلاقا من إنتاجه

 إشكاليات المنهج النفسي:سادسا: 

                                                             
 .54زين الدين المختاري، المدخل إلى نظرية النقد النفسي، ص    1
 16ينظر: محمد أنور إسماعيل النعمي، الاتجاه النفسي في نقد السرد العربي الحديث، ص- 2
 .124عمر عيلان، النقد العربي الجديد، ص  - 3



النفسيالنقد  المحاضرة  

 العاشرة

 

 
97 

 التعامل مع النص الأدبي بوصفه وثيقة نفسية تعبر عن الاضطرابات والرغبات  -

ها نصا ي منالمكبوتة، وثيقة أقرب أن تكون أداة تشخيصية تستخدم في العلاج النفسي السرير

 إبداعيا له خصوصيته الفنية وجوانبه الجمالية التي تميزه عن غيره من النصوص.

بي اختيار عناصر وأجزاء معينة من النص الأد الاختزالية/ السطحية: وهي تتضمن -

لا أو حائ والتركيز عليها دون إلقاء الضوء على غيرها من العناصر والأجزاء التي قد تقف

 الناقد ليهاإعائقا في سبيل تطبيق النظريات أو الفرضيات النفسية التي ينطلق منها ويحتكم 

مق الع عة سطحية ومبسطة تفتقر إلىالنفساني، وهذا من شأنه أن يؤدي إلى تفسيرات متسر

 والشمولية.

ر نادر ذا أموه -في الإبان ذاته–ضرورة إلمام الناقد النفساني بأصول الأدب وعلم النفس  -

 الوجود.

 فراد قدن الأمعدم إمكانية عقد علاقة سببية بين العامل النفسي والإبداع )أي أن الكثير  -

لذي مر ايل منهم يبدعون أعمالا أدبية، الأيتعرضون لنفس العوارض النفسية، لكن عدد قل

 يجعل الربط بين هذين الطرفين ربطا غير علمي وغير سببي(.

ات طرابالإفراط في التركيز على شخصية المبدع وسيرته النفسية بكل ما يعتريها من اض-

 وعقد نفسية 

رد ى مجإلبوصفها المدخل الوحيد لفهم العمل الأدبي، وإغفال المعطى النصي الذي يختزل 

ز د يتجاوبعامرآة عاكسة لنفسية صاحبه، بينما النص الأدبي كيان متكامل متعدد الطبقات والأ

 كونه مجرد وسيلة للتعبير عن العقد النفسية للكاتب المبدع.

تغليب البعد الجنسي في تفسير النصوص وتأويلها، حيث يفرط بعض النقاد النفسيين في -

مجرد تعبيرات وإيحاءات عن الرغبات الجنسية المكبوتة. تفسير الرموز الفنية على أنها

  



 
 

 
98 

 

 

 

 

 

 

 

 حادية عشرمحاضرة الال

 النقد الواقعي
 

 

  

 

 

 



حادية المحاضرة ال   النقد الواقعي

 عشر

 

 
99 

 الواقعية: سؤال المفهومأولا: 

، وقد حديثتعد الواقعية واحدة من أكثر المذاهب الأدبية والنقدية أهمية في العصر ال 

استمدت أهميتها من عدة جوانب، أهمها:  الاستمرارية والامتداد في الزمن، فقد عاصرت 

الرومانتيكية والطبيعية وغيرها من المذاهب  واستطاعت أن تحل محلها وتتجاوزها، "دون 

التجدد والابتعاث وامتصاص ما في التجارب الأخرى من عناصر أن تفقد قدرتها على 

يدة، من هنا تعددت وجوه الواقعية وتنوعت أصولها ، واتسمت في صائبة وتجديدات سد

تطورها بالخصوبة ولم تقتصر على دورها في الماضي وإنما امتدت لتحتضن انتاج الغد بما 

 1احتوته من نزعة مستقبلية أصيلة."

لقد ظهرت الواقعية وازدهرت كمذهب فني وأدبي في القرن التاسع عشر، لكن الجذور  

 أفلاطوننظرية الواقعية ضاربة في القدم، فقد كان أول ظهور لها في جمهورية الفكرية لل

فلسفة مناقضة للفلسفة الاسمية التي كانت سائدة في  أفلاطونالباب العاشر، وقد اعتبرها 

 2عصره.

قعية الوا وقد انتقل الصراع بين النظريتين الواقعية والاسمية ليتحول إلى صراع بين

 النظريةوعية جه الفلسفي للتناقض الذي حدث في الأدب بين النظرية الواقوالمثالية، وهو الو

أن بلإقرار اننا الرومانسية، لما لهذه الأخيرة من علاقة بالمثالية كما هو معروف. من هنا يمك

ي فشر، عالواقعية قديمة العهد إلا أن مذهبها كفن ذي نظرة خاصة ظهر في القرن التاسع 

قق يا وتتحنظر ها وبين الرومانسية، وهذا يعني أن الواقعية لم تتبلورظل الصراع المحتدم بين

 .فنيا إلا في هذا القرن، حيث انبثقت بوصفها ثورة على الرومانسية ورد فعل لها

وعلى الرغم من أن الكتاب الألمان هم أول من استخدم هذا المصطلح على الأدب، إلا 

موا  منه هيكلا متناسقا متناميا،" حيث أصبح أنه سرعان ما التقطه الكتاب الفرنسيون وأقا

مصطلحا دقيقا وشعارا لمجموعة من الكتاب الكبار على رأسهم في الجيل الأول ستندال 

وبلزاك، ثم جاء الجيل الثاني فوجد نفسه مدموغا بهذا المصطلح ...ولعل أهم إضافة في 

الإبداعية فحسب، وإنما بكثير  الجيل الذي تلا بلزاك كانت تلك التي قدمها فلوبير لا بأعماله

هذا الأخير الذي تعرض للمحاكمة والمقاضاة بسبب روايته  3من تأملاته النظرية أيضا"

وتحكي قصة امرأة تخرج عن  1857المشهورة مدام بوفاري التي نشرت أول مرة  سنة 

التي عدها بعضهم في طليعة –التقاليد وترغب في عيش حياتها بتحرر. أثارت الرواية 

 الكثير من الجدل في صدورها. –الروايات التي استوفت شرائط الواقعية 

                                                             
 .5، ص1980، 2رة، طصلاح فضل، منهج الواقعية في الإبداع الأدبي، دار المعارف، القاه-1
 .704، ص2003، 1لونجمانـ مصر، ط-نبيل راغب، موسوعة النظريات الأدبية، الشركة المصرية العالمية للنشر - 2
 16-15ينظر: صلاح فضل، المرجع نقسه، ص - 3



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
100 

وكما هو واضح فإن ظهور الواقعية في الساحة الأدبية والفنية الفرنسية، قد أثار جدلا 

محتدما، هذا الجدل الفرنسي وجد له أصداء في بقية البلدان الغربية كإنجلترا والولايات 

مهما يكن من أمر فإن الجدل الذي أثارته واقعية الأدب والفن في المتحدة الأمريكية وإيطاليا...

لا يمكن استيعابه دون العودة إلى الهزات الاجتماعية التي -في تلك الفترة–النطاق الغربي 

حصلت في تلك الفترة : الثورة الصناعية وما خلقته من أوضاع اجتماعية جديدة، ويمكننا 

يبتعد عن صعود مجتمعها البورجوازي المتناقضـ فحملت  القول هاهنا إن "صعود الواقعية لم

تناقضه، وسارت على مسافة منه، حيث أخذت أشكالها الخاصة بها، فنظر بعضها إلى تراجع 

الواقع الجديد، وإدراك المسافة بين الواقع الموجود والواقع المنشود فارتد إلى الرومانسية، 

في النزعة الطبيعية، وبقي شكل ثالث  واكتفى بعض  آخر بوصف ظواهر الأمور ، فذهب

يرصد الواقع في علاقاته الداخلية ، متابعا ومعمقا دلالة الواقعية، وخالقا في متابعته أشكالا 

 1فنية تقص سببية العلاقات الاجتماعية."

 تعدد الواقعيات:ثانيا: 

تكن لم -منذ بداياتها -وكما هو جلي فإن الواقعية في حقيقة أمرها واقعيات، فهي 

اتجاها واحدا ولم تعبر عن موقف موحد اتجاه الواقع بكل ما يكتنفه من تعقيدات وتناقضات، 

فهناك العديد من الواقعيات المختلفة داخل الحركة الواقعية منها: الواقعية العظيمة، الواقعية 

مية، الواقعية النقدية، الواقعية الاشتراكيةـ الواقعية التقليدية الواقعية الجديدة، الواقعية العل

الطبيعية، الواقعية السحرية، الواقعية القذرة، الواقعية السحرية... وغيرها من المفاهيم التي 

تعج بها  مختلف الكتب والدراسات، في دلالة واضحة على مدى اتساع دائرة  مفهوم الواقع 

لى العالم الذي تشتق منه الواقعية دلالتها. حيث تحيل مفردة الواقع في معناها المبسط إ

الخارجي عنا المشكل من أحداث ووقائع وأشياء، وهو ما يجعل معطيات الواقع متعددة 

متغايرة في الزمان، وعناصره متداخلة في المكان ومتغيرة باستمرار، " والواقع في شموله 

هو مجموع العلاقات بين الذات والموضوع، لا ماضيا فحسب بل ومستقبلا أيضا، لا أحداثا 

 .2وتجارب ذاتية وأحلاما ومخاوف وعواطف وخيالات كذلك"فحسب بل 

إن الواقع متعدد الأبعاد والمستويات، متشابك تتداخل العوامل المؤثرة فيه والمكونة 

–له، وتتعقد بصورة لا تمكننا الإحاطة به وتحويطه. هذا التعقيد الذي ينتقل إلى الواقعية 

ثر المصطلحات النقدية اتساعا وتعقيدا مما بوصفها تهتم برصد الواقع ويجعل منها إحدى أك

أثار جدلا متواصلا مازال صداه متتابعا إلى يومنا هذا. ولأن الأمر كذلك، فمن الضروري 

تحديد زاوية النظر التي ننظر منها إلى الواقعية والزاوية التي ننطلق منها لمقاربة 

                                                             
 .25فيصل دراج، الواقع والمثال، ص  - 1
 170، ص 1973، 1يروت، طإرنست فيشر، الاشتراكية والفن ـ تر: أسعد حليم، دار القلم، ب  2



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
101 

ا إذا كانت الواقعية موقفا موضوعنا، ولعل أهم خطوة في هذا الاتجاه هي التساؤل بدءا عم

: ومن دواعي الأسف أن مفهوم ارنست فيشرورؤية للعالم أم أنها أسلوب ومنهج فني. يقول 

الواقعية في الفن غامض ومطاط. فهي تعرض أحيانا على أنها موقف، أي على أنها 

را الاعتراف بالواقع الموضوعي، بينما تعرض أحيانا أخرى على أنها أسلوب أو منهج. وكثي

 1ما يتلاشى الحد الفاصل بين التعريفين. 

لواقعية، ووفقا لهذا ولحل هذا الإشكال، يقترح فيشر تصوره الخاص لتعريف ا

"من الأفضل من الناحية العملية أن تقصر مفهوم الواقعية في الفن على أسلوب التصور فإنه 

من دون أن نعتبرها موقفا، ذلك أننا لو نظرنا إلى الواقعية على أنها موقف، فسنجد  2محدد"

أن الفن كله تقريبا هو فن واقعي، وهذا من شأنه أن يذهب بخصوصية المفهوم ويؤدي إلى 

تمييعه، أما إذا أضفنا إلى مصطلح الواقعية صفة "النقدية " أو "الاشتراكية" فإننا ندخل على 

يزا لا ينهض على مستوى الأسلوب والشكل فقط وإنما على مستوى الموقف الواقعية تمي

أيضا. فكلتاهما تندرجان ضمن الأدب الواقعي من حيث الأسلوب والمنهج، أما من حيث 

 الموقف فإحداهما نقدية والأخرى اشتراكية.

قدية لواقعية النة: ابمثل هذا الطرح يميز فيشر بين أهم اتجاهين في الحركة الواقعي              

 والواقعية الاشتراكية، بينهما ما هو مشترك، وما هو خاص إلى درجة التضاد. 

يطلق عليها أيضا الواقعية الغربية أو الأوربية للتمييز بينها وبين الواقعية  الواقعية النقدية:-1

الاشتراكية، وهي" الشكل الذي أخذته الواقعية في القرن التاسع عشر )إذا استثنينا الواقعية 

الطبيعية(. أي أن الواقعية ولدت وهي نقدية، لأن أوضاع المجتمع الأوروبي في منتصف 

كانت تحول دون تبلور فكر ثوري جماهيري مؤثر في الفنون والآداب، القرن التاسع عشر، 

وقد أدركت هذه الواقعية التناقض في المجتمع الرأسمالي بين عالم الأغنياء وعالم الفقراء 

وبين الأقوياء والضعفاء، فانتقدت هذا الواقع، وعبرت عن شكها في الجانب الخيّر من 

نقدية في كل أنحاء أوربا وتبناها العديد من كبار الأدباء . لقد انتشرت الواقعية ال3الانسان"

الذين اتسمت رؤيتهم للواقع بنزعة نقدية لم تخل من نظرة تشاؤمية لإلحاحهم على جوانب 

النقص ومواطن الشر في نفوس الأفراد. ولعل هذه النزعة التشاؤمية المفرطة المصحوبة 

لظروف التي نشأت فيها، هي التي تفسر بالهجائية الناقمة على الأوضاع الاجتماعية وا

الهجوم الذي لحق بالواقعية النقدية،  فقد اتهم موقفها هذا  بالسلبية والافتقار"  إلى النضج 

السياسي وإلى الوعي الأيديولوجي وإلى الرؤية الجدلية وإلى الشمولية لأنه لم يستطع تفكيك 

                                                             
 170-169ارنست فيشر، الفن والاشتراكية، ص  - 1
 .171المرجع نفسه، ص  - 2
 121، ص 2017، 1عبد الله خضر، الأدب العربي الحديث ومذاهبه، دار الفجر للنشر والتوزيع، القاهرة، ط  - 3



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
102 

بمعنى أن  1وتحويله والقضاء عليه" الواقع و إعادة بنائه وفق نظرية ثورية بهدف تغييره

ولم تكن تحمل مشروع رؤية  الواقعية النقدية لم تتخط مرحلة النقد والاحتجاج والسخط

مستقبلية، وهو ما استوجب إعادة النظر فيه وتصحيحه لاحقا، لهذا لم يلبث الاتجاه الواقعي 

 أن اتخذ مسارا جديدا نمثل في الواقعية الاشتراكية

 شتراكية:لواقعية الاا-2

أول من صاغ اصطلاح الواقعية الاشتراكية مقابلا مضادا  مكسيم غوركييعد 

، 1934للواقعية النقدية، وذلك خلال انعقاد المؤتمر الأول للأدباء الشيوعيين السوفييت سنة 

وهو المؤتمر الذي شهد الإعلان الرسمي عن ميلاد الواقعية الاشتراكية وتكريسها مذهبا 

فييتي، وذلك بنص الدستور )دستور اتحاد الكتاب رسميا للمبدعين والنقاد في الاتحاد السو

السوفييت(، والذي بمقتضاه فإن "الواقعية الاشتراكية هي المنهج الأساسي للأدب والنقد 

الأدبي السوفيتيين، وهي تتطلب من الفنان أو الأديب تمثيله الواقع في حالة نموه الثوري 

اقع يجب أن يرتبط بنوعية العمال ويدعم تمثيلا صادقا. وعلى هذا فإن صدق التمثيل الفني للو

  .2إيمانهم بروح الاشتراكية"

ومن هذا المنظور ترتسم العلاقة العضوية والوظيفية بين الواقعية بوصفها اتجاها 

أدبيا وفنيا والاشتراكية بوصفها إيديولوجيا لتحليل الواقع والوقائع، ولعل هذا  ما يشير إليه 

للواقعية الاشتراكية معتبرا أن" رجال الفن السوفييتي هم  انوفأندريه جدالتحديد الذي قدمه 

مهندسو النفس البشرية، يقدمون على تربية العمال بالروح الاشتراكي والحماس الذي لا حد 

هذا معناه أن الالتزام النضالي / الحزبي   3له للحزب الشيوعي والروح الوطنية السوفييتية."

تراكي، لأن هدف الواقعية الاشتراكية هو تقديم الواقع شرط من شروط ممارسة الأدب الاش

 في تطوره الثوري.  

في سياق آخر: "إننا نفرض على رفاقنا من موجهي الحقل الأدبي  جدانوفيقول  

ومن الكتاب أن يهتدوا بشيء لا يمكن أن يقوم بدونه النظام السوفييتي وهو السياسة، وذلك 

وإنما بروح ثوري - بروح شرير خاو من الإيديولوجيالا–بالطريقة التي يتربى بها شبابنا 

 4حقيقي."

الملامح العامة جدانوف  من خلال هذا الربط الآلي بين الأدب وخدمة السياسة، يحددّ

 -المتضمنة في أطروحته الداعية إلى الأدب الثوري/ الحزبي المنحاز إلى قوى الشعب العامل

                                                             
 121ص المرجع نفسه،  -1
، 1984، 2العربية في اللغة والأدب، مكتبة لبنان، بيروت، طمجدي وهبه وكامل المهندس، معجم المصطلحات  - 2

 .429ص
 .80، ص1980ـ 2صلاح فضل، منهج الواقعية في الإبداع الأدبي، دار المعارف، مصر، ط - 3
 .71ص المرجع نفسه، - 4



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
103 

تي يقودها الحزب الثوري، وهي الأطروحة التي دافع الطبقة البروليتارية العاملة ال -أو لنقل

في كتابه المعنون:" إن الأدب كان مسؤولا" معتبرا أن الأدب أداة قوية من  جدانوفعنها 

أدوات خدمة الشعب مؤكدا أنه "ليس للكاتب أن يمشي الهوينى متسكعا وراء الأحداث. عليه 

تطوره. يهتدي الكاتب بأسلوب أن يمشي في مقدمة الصفوف وأن يدل الشعب على طريق 

الواقعية الاشتراكية، يعنى بدرس حياتنا دراسة نزيهة من صميم القلب، يجتهد أن يسبر 

بمسبار الفهم العميق أغوار مجاري تطورنا، وبذلك كله، وفي الوقت نفسه، يهذب الكاتب 

 1الشعب على ما هو واجبه ويسلحه بسلاح الفكر".

ه وضع أسس ما هو إلا السير على النهج الذيوف جدانوالواقع أن ما دعا إليه 

فكار ، بالإضافة إلى أبيلنسكي وتشيرنيفسكي ودوبروليوبوفوخطوطه العريضة الثالوث: 

ول ين ح، التي أسست لعلم الجمال الماركسي، وكذلك آراء لينبليخانوف الروسي الماركسي

  خاصة. وبما وضع من نظرية الانعكاستولستوي الفن والأدب بما كتب عن 

س الأس وإذا كنا قد أشرنا إلى الدور المتميز لهؤلاء المنظرين الثوريين في وضع

ا أن إن علينة، فالفنية والفكرية للواقعية الاشتراكية أو كما يسميها البعض بالواقعية الجديد

ه علي نتوقف عند أصولها السياسية والفلسفية لدى مؤسسي الفكر الماركسي الذي استندت

 كارل ماركس وفريدريك انجلز.المدرسة وهما  أصلا هذه

 

 الإرث الماركسي:-3

تركا على الرغم من أن الماركسية نظرية في الاقتصاد السياسي، وضعها ماركس مش

دب ي الأانجلز في منتصف القرن التاسع عشر، إلا أنها تتضمن آراء مختلفة ف فريديرك مع

د ة(، ولقاريخيللتاريخ )الجدلية المادية التوالفنون معتمدة على أساس فكري للتفسير المادي 

تهما م مقولاتلهااعتمد نقاد الواقعية الاشتراكية مبادئ النظرية الماركسية ، وهذا من خلال اس

اصة ية، وبخاريخالمتفرقة في باب   الجمال و  الفن والأدب وفق المادية الجدلية والمادية الت

البنية فوقية وية الومقولة : العلاقة الجدلية بين البنمنها مقولة: اجتماعية الظاهرة الأدبية ، 

ية قتصادالبنية الا-ما يسميه ماركس –التحتية، حيث تشكل قوى الإنتاج وعلاقاته معا ما 

ا ، من هذحتيةللمجتمع، أو ما يسميه الفكر الماركسي عموما الأساس الاقتصادي أو البنية الت

وعي ن الفوقية، وهي تتكون من أشكال محددة م الأساس الاقتصادي تنشأ في كل مرحلة بنية

جيا. يديولوم الاالاجتماعي 'سياسية، دينية، أخلاقية، جمالية...( هي ما تسميها الماركسية باس

  ووظيفة الإيديولوجيا هي إضفاء الشرعية على سلطة الطبقة الحاكمة في المجتمع.

                                                             
 .89-88ص، 1948أندري جدانوف، إن الأدب كان مسؤولا، تر: رئيف خوري، دار القارئ العربي، بيروت د "،  - 1



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
104 

إيديولوجيا المجتمع، إنه جزء من جزء من -والفن عموما -وبطبيعة الحال، فإن الأدب 

البنية المعقدة من الإدراك الاجتماعي، التي تبرر الموقف الذي تسيطر -أو لنقل-البنية الفوقية

فيه طبقة اجتماعية على غيرها. ولذلك فإن فهم الأدب يعني فهم العملية الاجتماعية التي 

دخلون في علاقات محددة لا بد ي–خلال الإنتاج المادي لحياتهم –تشمله. بمعنى أن " البشر 

منها، مستقلة عن إرادتهم، هي علاقات الإنتاج التي تتوافق مع مرحلة محددة من تطور قوى 

البنية الاقتصادية للمجتمع، أي الأساس  إنتاجهم المادية، ويؤسس مجموع هذه العلاقات

تتوافق معه أشكال محددة الحقيقي الذي تقوم عليه البنية الفوقية السياسية والتشريعية، والذي 

من الوعي الاجتماعي. إن نمط إنتاج الحياة المادية يحدد عملية الحياة الاجتماعية والسياسية 

والفكرية بوجه عام؛ فليس وعي البشر هو الذي يحدد وجودهم، بل إن وجودهم الاجتماعي 

 . 1هو الذي يحدد وعيهم"

ه أشكال، فإن الوجود الواقعي بوكما هو جلي من خلال هذا الطرح المادي الماركسي

لحياة اايا الاجتماعية والاقتصادية هو الذي يحدد وعي الناس ويؤثر في توجيه إدراكهم لقض

د لوجواالمختلفة المادية والمعنوية. وقد كان هذا الموقف الماركسي من العلاقة بين" 

النقاد وباء عند الأدالاجتماعي والوعي الإنساني " مفصليا في تحديد معالم الرؤية النقدية 

ية ة الفوقلبنياالذين انتهجوا النهج الواقعي الاشتراكي لاحقا، منطلقين من أن الأدب جزء من 

هي  ية التيلتحتاللمجتمع ـ والبنية الفوقية بمبادئها ونظمها وأيديولوجياتها هي نتاج للبنية 

ط الأنما ورةلا نتاج لسيرالعامل الاقتصادي وحركة الإنتاج المادي، لمعنى أن الأدب ما هو إ

 الاقتصادية السائدة تبعا لطبيعة تحولاتها التاريخية المستمرة.

لقد شاع نتيجة للمبادئ السابقة أن النظرية الماركسية" تعتبر العامل الاقتصادي هو 

المؤثر الوحيد في البنية العليا الفكربة، ولكننا نجد انجلز نفسه يكتب محاولا تصحيح هذه 

لا أنه طبقا للتصور المادي للتاريخ فإن العامل الحاسم في آخر الأمر في التاريخ هو الفكرة قائ

أن العامل  -أو قال ماركس–الإنتاج وتكراره للحياة الواقعية، ولم يحدث أن قلت مطلقا 

الاقتصادي هو العامل الوحيد الحاسم، لأن هذا يحيل النظرية إلى عبارة فارغة مجردة غير 

 . 2معقولة" 

بين هاهنا أـن العلاقة بين البنيتين التحتية والفوقية ليست بالبساطة التي يظنها ويت

البعض، فهي أولا ليست علاقة مباشرة بل تعتمد على العديد من الوسائط المعقدة، وهي إلى 

وهذا هو الأهم متبادلة، وهذا ما يؤول إلى القول: إن الأدب بإمكانه أن يلعب  –جانب ذلك 

الصراع الاجتماعي بين الطبقات وهو وسيلة مهمة في تعزيز الوعي التاريخي دورا فعالا في 

                                                             
 .23، ص1985يونيو  3، العدد5تيري إيجلتون، الماركسية والنقد الأدبي، تر: جابر عصفور، مجلة فصول، المجلد - 1
 .62صلاح فضل، منهج الواقعية في الإبداع الأدبي، ص - 2



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
105 

لديها، من هنا كان الإلتزام الاشتراكي الواقعي في الأدب وكان اعتبار الأديب مسؤولا 

اجتماعيا، واعتبار الأدب ذا وظيفة نفعية واقعية به ينشأ الإنسان على الوعي والتحرر 

بيل المبادئ الإنسانية العليا، وفهم علاقاتها السياسية والتطور والثورة والنضال في س

 والاجتماعية والاجتماعية والحضارية. 

وبالتالي فالواقعية الاشتراكية تمتاز قبل كل شيء بالموقف الذي تلتزمه، وهو 

باختصار، الموافقة الأساسية من جانب الكاتب أو الشاعر أو الفنان على أهداف الطبقات 

الاشتراكي وهي تتمسك بهذا الموقف لأنها تعتبره أساس الالتزام ودليلا على  العاملة والعالم

تبني الكاتب أو الشاعر أو الفنان وجهة النظر التاريخية في صراع الطبقات، وتقبله للمجتمع 

   1الاشتراكي".

عية هكذا شكلت الرؤية المادية الماركسية مرجعا أساسيا في تشكيل مذهب الواق

اح عد نجبروسيا السوفييتية. وقد تهيأ المجال الخصب لتطبيق هذا المذهب الاشتراكية في 

الواقعي( )وانتصار النظام الاشتراكي، حيث بدأ النقد الأدبي  1917الثورة البلشفية سنة 

ي لحالايرتبط بالماركسية بنسب عالية. ولقد احتلت واجهة هذا النقد حتى منتصف القرن 

ني يني تغتللينام راحت المبادئ المستخلصة من التراث الماركسي تقريبا التجربة السوفياتية. ث

شر ت فيجورج لوكاتش، ارنسوتتطور بالإضافات الجديدة من أوربا الاشتراكية والغربية )

 . ...(وغيرهم  وروجيه غارودي

 الواقعية في النقد العربي الحديث:ثالثا: 

الحديث أن الواقعية الاشتراكية هي يكاد يجمع الباحثون المهتمون بالتأريخ للنقد العربي 

أكثر الاتجاهات الواقعية حضورا وتأثيرا على الساحة الأدبية والنقدية في الوطن العربي وقد 

امتد هذا الحضور والتأثير لعشريات عدة كما طال كل الأصقاع العربية. بالفعل ، لقد هيمن 

منة تكاد تكون مطلقة على المشهد أصحاب هذا التوجه الآخذ بمبادئ الواقعية الاشتراكية ، هي

النقدي العربي في النصف الثاني من الخمسينيات وعلى امتداد الستينيات والسبعينيات من 

القرن العشرين ، و لهذا الحضور المكثف والقوي ما يبرره من الوجهة التاريخية، حيث 

ة التي شهدتها الدول ارتبط ظهور الواقعية الاشتراكية  وانتشارها بجملة من التحولات الحذري

العربية في تلك اللحظة التاريخية، منها صعود المد التحرري من الاستعمار  والفكر الثوري 

في مصر إشعاعها وتأثيرها الهائل في تكريس الوعي  1952وكانت لثورة يوليو  .الاجتماعي

كية الثوري بضرورة تغيير الواقع والتخلص من عيوبه، ورفع شعارات الحرية والاشترا

والوحدة، وقد استجاب الكتاب الشباب من الجيل الجديد لهذه التغيرات السياسية )خاصة بعد 

انتصار الإيديولوجيا الاشتراكية واتباع العديد من الدول العربية النهج الاشتراكي( وتفاعلوا 
                                                             

 29، ص 2012، 1أسماء زريقات، النقد العربي الحديق، دار جليس الزمان للنشر والتوزيع، دمشق، ط - 1



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
106 

تهم معها، فانجذب كثير منهام للواقعية الاشتراكية وناقشوا الطرائق التي يمكنهم بها كتابا

ملتزمة بالثورة ومبادئها، فدعوا إلى إنهاء الاستعمار والإقطاع والرأسمالية  وخلق حياة 

 أفضل للفلاحين والطبقات العاملة.

  :أهم الأسماء النقدية في الاتجاه الواقعيرابعا: 

والحال أن تلك الفترة التاريخية تميزت أساسا بتبلور الحل الاشتراكي كاختيار حتمي،   

ما يفسر بروز الفكر الاشتراكي  وانتشار الماركسية في الوطن العربي وتأسيس  ولعل هذا

الأحزاب السارية والشيوعية والتنظيمات اليسارية والنوادي والروابط والاتحادات الفكرية 

التابعة لهذه التنظيمات ، والترجمة من الروسية إلى العربية لأدبيات الفكر الاشتراكي...، ولقد 

توجه اليساري في الثقافة طائفة من النقاد كان لهم دور بارز في إرساء دعائم أنتج هذا ال

  1المدرسة الواقعية في الأدب والنقد.

فاخوري  ومحمد مفيد الشوباشي، عصام حفني  رئيف خوري وعمرمن بينهم: 

الذين كان لهم فضل السبق في الدعوة إلى  الفكر ناصف ، ولويس عوض، سلامة موسى 

محمود أمين التقدمي وارساء دعائم الواقعية في مرحلة مبكرة، بينما يحتفظ كل من الناقدين: 

بحق الريادة في تأسيس المدرسة الواقعية في النقد الأدبي العربي ،   العالم وعبد العظيم أنيس

، والذي عادة ما 1955ة المصرية، الصادر سنة وهذا من خلال كتابهما المعنون في الثقاف

حسب بعض –يؤرخ به للبداية الرسمية لظهور الواقعية الاشتراكية في النطاق العربي، لأنه 

شكل أول محاولة نظرية منهجية لتحديد سمات النهج الواقعي في النقد، وليس من  -الباحثين

التاريخية و المعرفية لعدة أسباب، لعل  المبالغة القول إن هذا الكتاب لا يوال يحتفظ بأهميته

أهمها :"أن الكتاب استطاع أن يتجاوز الشذرات المتفرقة التي كانت تدعو إلى الواقعية بين 

حين وآخر، ليقدم  في صفحاته بداية منهج، أي سلسلة من المعايير التي تحاول تحديد علاقات 

ماعي في تحديد المرجع الداخلي للكتابة الكتابة الأدبية بالمرجع الخارجي ، وأثر الوعي الاجت

 2الأدبية."

في الواقع يشكل هذا الكتاب علامة فارقة في مسار الدعوة إلى ربط الأدب بقضايا 

تعبيرا عن حركة المجتمع الحية الناشئة عن مجموع العلاقات -أي الأدب-المجتمع، باعتباره

حسب –ة لهذا المجتمع، فالأدب وضروب الاحتكاك بين طبقاته، وتعبيرا عن المشكلات الملح

"نتاج اجتماعي ما في ذلك ريب )...( ومن المسلم به اليوم أن صور -ماورد في الكتاب

 . 3الأديب وخياله ومشاعره ومزاجه الفكري مستمدة من واقع المجتمع الذي نشأ فيه"

                                                             
 .268، ص1907، ديسمبر 7، المجلد 26فاروق العمراني، النقد والأيدولوجياـ مجلة علامات في النقد، العدد  - 1
 ,71-70، ص1989، 1فيصل دراج، الواقع والمثال، دار الفكر الجديد، لبنان، ط - 2
 .32، ص1989، 3صر، طعبد العظيم أنيس، محمود أمين العالم، في الثقافة المصرية، دار الثقافة الجديدة، م - 3



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
107 

ظرية عن الحركة النضالية التي كانت نوبطبيعة الحال لا يمكن فصل هذه الدعوة ال

وبالأخص تلك  –تفرضها تلك المرحلة التاريخية الحاسمة، باعتبار أن معظم مقالات الكتاب 

ومنهج النقد  التي نشرت في الصحافة المصرية، ليست مجرد مقالات في مفهوم الأدب

الأدبي، بل هي في عمقها كانت تشكل جزءا من معركة الديمقراطية المحتدمة في مصر 

لكتاب:" واقعية في الأدب... وواقعية في الفن ، وواقعية في (، وقد جاء في ا1954آنذاك)

السياسة، وواقعية في التعليم...هذه هي الصيحات التي فرضت نفسها في المرحلة الأخيرة 

والناس يتحدثون عن هذه الواقعية فيستجيبون لها استجابة ، على الفكر المصري الحديث

ن مضمون محدد حقيقي لها...وأنا أزعم أن غامضة ، قلما وقف عندها  إنسان ليسأل نفسه ع

تيار الواقعية في الفكر  المصري قد أصبح من القوة بحيث بات شاقا على كثير من المفكرين 

الذين يهاجموه علانية ، وأن يناوئوه جملة، وأن يعلنوا صراحة أنهم أعداء الداء –المصريين 

في السياسة أو الأدب -ث في مصرلمثل هذا الأسلوب من التفكير، لأن مشاكل العصر الحدي

  1تلح على الناس إلحاحا شديدا منذ زمن طويل."-أو الاجتماع

ولعل هذا ما يفسر الموقف المعارض الذي تبناه الناقدان من الأدباء والنقاد التقليديين 

، توفيق الحكيمإلى  المازنيإلى  العقاد المنتمين إلى الجيل السابق ابتداء من طه حسين إلى

في" أدبهم من جمود وانفصال عن حركة الحياة ولما رسبوه في وجداننا القومي من قواعد لما 

، وهو الموقف الذي يمكن رصد  2نقدية فجة لا تفضي بالإبداع الفني إلا إلى أزقة مقفلة"

معالمة في الجانب التطبيقي من الكتاب. ابتداء من المقال الرابع المعنون: الأدب بين الصياغة 

 وعلى امتداد بقية صفحات الكتاب.  والمضمون

وقد كان هذا المقال في الأصل ردا على مقال للدكتور طه حسين، عنوانه" صورة 

الأدب ومادته"، حاول من خلاله الكاتبان الرد على التهمة التي طالت حركتهما النقدية وهي 

للمفهوم الواقعي تغليب الجانب المضموني على الجانب الشكلي، وقد تضمن ردهما توضيحا 

للأدب، فهما يريان أن" الأدب بناء متراكب ينمو نموا داخليا ويصوغ واقعا اجتماعيا صياغة 

هذه الرؤية التعريفية تقوم على مجموعة من الأسس العامة التي تقوم عليها  3متسقة".

  حركتهما النقدية والإبداعية والتي تميزها عن أصحاب المدرسة القديمة، وهي كالتالي:

 إن مضمون الأدب في جوهره أحداث تعكس مواقف ووقائع اجتماعية.أولا: 

تنمية ره و: إن الصورة الأدبية أو الصياغة عملية لتشكيل هذا المضمون وإبراز عناصثانيا

 مقوماته.

                                                             
 .35ص  المرجع نفسه،  - 1
 .39عبد العظيم أنيس، محمود أمين العالم، في الثقافة المصرية ، ص -2
 45، ص  المرجع نفسه - 3



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
108 

 صورة أوة ال: إن تحديد الدلالة الاجتماعية للمضمون الأدبي لا يتعارض مع توكيد قيمثالثا

 .الصياغة الأدبية

ل هو سب بليس دراسة لعملية الصياغة فح-على هذه الأسس السابقة-: إن النقد الأدبيرابعا

بهذا ت. واستيعاب لكافة مقومات العمل الأدبي وما يتفاعل فيه من علاقات وأحداث وعمليا

حدة يصبح الكشف عن المضمون الاجتماعي ومتابعة العملية الصياغية للعمل الأدبي وا

 متكاملة.

من هذا نقرر كذلك أن العلاقة بين الصورة والمادة، أو بين الصورة والمادة، : خامسا

الصياغة والمضمون، لا تكون علاقة متآزرة متسقة إلا في الأعمال الأدبية الناجحة. أما 

العمل الأدبي الفاشل فهو ذلك العمل الذي يقوم بين صياغته ومضمونه تخلخل وتنافر، وعدم 

  1اتساق.

 

 :النقد الإيديولوجي عند محمد مندور  -1

ومن الأسماء النقدية اللامعة التي تنفرد بموقعها المتميز في فضاء النقد الواقعي: الناقد 

، وكان من أهم الذين حملوا  لواء الدعوة إلى ربط الأدب بالمجتمع في مرحلة محمد مندور

متأخرة، بعد أن اجتاز العديد من المراحل التي تدرجت به إلى تبني المفهوم الواقعي في 

الأدب، فقد بدأ مندور حياته النقدية متأثرا بالمنهج الجمالي الذي يعتمد على الذوق المدرب و 

)المرحلة التذوقية / التأثرية(، قبل أن ينتقل إلى مرحلة النقد التحليلي وبعدها الانطباع المباشر

محاولا أن "بوضح  مندورإلى مرحلة "النقد الإيديولوجي" ، وهو المصطلح الذي  وضعه 

في أسلوب هادئ بعيد عن المشاحنات المخاصمات الذي كان الطابع المميز لدعوة كل من 

الم وعبد العظيم أنيس، والعلاقة واضحة بين الظلال التي سلامة موسى ومحمود أمين الع

تحيط بهذا المصطلح وبين المذهبية التي تتسم بها الواقعية الاشتراكية .ويقترب صاحبه، في 

محاولة تحديد مفهومه، من تفكير الواقعية الاشتراكية في كثير من الأحيان. والمنهج 

ان في المجتمع في المجتمع وجودا هادفا، الأيديولوجي واضح في أنه يجعل من وجود الفن

 2ويربطه بالقضايا والمعارك التي تضطرب بها بيئته"

كما هو جلي، فإن هذه الرؤية التي تركز على علاقة الفن/ الأدب بالمجتمع قضاياه 

ومعاركه، تتفق ووجهة النظر الواقعية الاشتراكية التي تبناها متأثرا بتغيرات الواقع السياسي 

،  كما ساهمت الجولة التي قادته إلى العالم الاشتراكي 1952اعي المصري بعد ثورة والاجتم

                                                             
 .44صالمرجع نفسه،  - 1

 
 83محمود الربيعيـ في نقد الشعر، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، د. ن ت، ص  - 2



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
109 

)الاتحاد السوفياتي ورومانيا( في بلورتها وترسيخها، وهذا معناه أن  التحول في الرؤية 

النقدية لمندور كان مرتبطا إلى حد كبير بتغير في موقفه السياسي والفكري، الأمر الذي جعله 

نقد الأيديولوجي وسيلة لبث شعارات عهد جديد وللدفاع عن الأدب الواقعي يحمل لواء ال

 المتفائل الملائم لمرحلة البناء الاشتراكي. 

على هذا النحو، لم يعد الأدب مجرد تسلية أو هروب من الحياة ومشاكلها وقضاياها 

و جبان هارب ومعاركها، وبالتالي فالأديب يجب ألا يعيش في المجتمع ككائن طفيلي أو شاذ أ

وإنما يجب أن يكون إيجابيا أو خلاقا. هذه هي رسالة الأدب 1أو سلبي باك أو مهرج ممسوخ 

الهادف ودوره الوظيفي الذي يتوارى إزاءه مذهب الفن للفن مفسحا المجال لصعود مذهب 

 الفن للمجتمع. إن مقولة الفن للفن لم يعد لها مكان في عصرنا الحاضر، لأن الأدب والفن قد

 .  2م نحو ما هو أفضل وأجمل وأكثر إسعادا للبشر\أصبحا للحياة ولتصويرها الدا

وقد استتبع ذلك أن اعطى النقد الأيديولوجي اهتماما كبيرا بعدة قضايا أدبية وفنية 

أصبحت مطروحة على الواقع الاجتماعي والثقافي في مصر مثل قضية الفن للحياة وقضية 

وقضية الأدب والفن الهادفين. وتفضيل الأدب أو الفن القائد على الالتزام في الأدب والحياة 

. وبطبيعة الحال فإن المقصود بالفن الصدى هاهنا هو كل فن يعمد إلى 3الأدب والفن الصدى

تصوير الواقع كما هو دون أن يعمد إلى إعادة النظر فيه والحكم عليه من خلال رؤية 

 إيديولوجية.

ومن اللافت أن مندور رغم تعاطفه مع الاشتراكيين في مواجهتهم لدعوات الفن للفن 

ومحركا لوعي الجماهير إلا أنه لم يتوان عن   لصالح التعامل مع الفن باعتباره سلاحا للكفاح 

الدفاع عن حرية الأدباء والفنانين مؤكدا أن المنهج الذي يدعو إليه لا يريده سالبا للحرية، 

"إنه منهج لا نريد أن يسلب الأدب أو الفنان حريته، وكل ما يرجوه هو أن يستجيب بقوله: 

الأدب والفنان لحاجات عصره وقيم مجتمعه بصورة تلقائية وهو لا بد مستجيب إذا فهم 

  4في المجتمع وأدرك مسؤوليته الكاملة" وضعه الحقيقي

ئف النقد وعلى ضوء هذه الأسس العامة التي ذكرناها، يلخص مندور وظا

 الإيديولوجي في أمور ثلاث لا يخرج عنها:

: تفسير الأعمال الأدبية والفنية، وتحليلها مساعدة لعامة القراء على الوظيفة التفسيرية-1

فهمها، وإدراك مراميها القريبة والبعيدة وفي هذه الوظيفة يعتبر النقد عملية خلاقة قد تضيف 

                                                             
 188مكتبة نهضة مصر، القاهرة، ص، محمد مندور، النقد والنقاد المعاصرون  - 1
 .188صالمرجع نفسه،  -  2
 .189ص، المعاصرونمحمد مندور، النقد والنقاد  - 3
 190ص المرجع نفسه،  - 4



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
110 

ربما لم تخطر للمؤلف على بال، وإن لم تكن مقحمة  إلى العمل الأدبي أو الفني قيما جديدة

 عليه. 

مونه ي مضفتقييم العمل الأدبي والفني في مستوياته المختلفة، أي  الوظيفة التقييمية:-2

 وشكله الفني، 

لال في الظ ووسائل العلاج كاللغة في الأدب، والتكوين والتلوين وتوزيع الضوء والظلال في

 .لأصول كل فن مع مراعاة تطور تلك الأصول عبر القرون التصوير مثلا، وذلك وفقا

د ي حدوفتوجيه الأدباء والفنانين في غير تعسف ولا إملاء ولكن الوظيفة التوجيهية: -3

 ين..التبصير بقيم العصر وحاجات البشر ومطالبهم وما ينتظرونه من الأدباء والفنان

لنقد صدر اطلع بها، ولابد أن يرأى فيها أن ثمة وظيفة اجتماعية للأدب لابد أن يض 

 الأدبي عن عقيدة راسخة، أو عن منهج فكري يعتنقه الناقد.

 إشكاليات النقد الواقعي العربي:-2

على  في الختام يمكننا أن نخلص إلى أن المرحلة الواقعية الماركسية قد أثمرت

إلا  مق،والع المستوى النقدي جملة من الدراسات والكتابات التي تفاوتت من حيث الأهمية

سياسي ل الأنها إجمالا كرست النظرة الإيديولوجية للأدب ورسخت تبعية المجال الفني للحق

عية تابة رجكني، مثلما تكشف عنه المفاهيم المتداولة في تلك المرحلة: ) ناقد يساري، ناقد يمي

ن تغربا أمس س، كتابة تقدميةـ الرؤية الطبقية، الخيانة الطبقية، مثقف عضوي...(، ولهذا لي

ها تبار أنى اعيهمل المنهج الماركسي في نسخته العربية الأبعاد الجمالية للخطاب الأدبي، عل

ل على مقابمجرد حلية تتزين بها الرسالة الإيديولوجية التي يحملها الأدب ، ويركز في ال

 .الجانب المضموني

يين مع تفاوت فيما وقد سار ضمن هذا الاتجاه المضموني أغلب النقاد  العرب الواقع 

بينهم من حيث التعمق والوضوح والتسلسل في دراساتهم التطبيقية، وأما المنطلق الذي انطلق 

فهي مقولات من قبيل: أن )المضمون هو الذي يولد الشكل  1منه أصحاب النظرية المضمونية

وليس العكس( و)الشكل  هو التعبير عن حالة الاستقرار التي يمكن بلوغها في وقت معين(. 

)أما المضمون فصفته المميزة هي الحركة والتغير(. )وكثيرا ما يحدث أن يعبر عن 

مضمون الجديد بعد زمن أن يحطم المضمون الجديد في الأشكال القديمة. لكن لا يلبث ال

الأشكال القديمة ويخلق أشكالا جديدة مكانه(. في دلالة واضحة عن وجود انفصام بين 

المضمون والشكل وأسبقية الأول على الثاني وتحديده له، وذلك استنادا إلى دور الأدب كشكل 

 من أشكال الانعكاس الموضوعي للواقع الاجتماعي والحياتي

                                                             
 347بنظر: إشكالية الواقعية في النقد العربي المعاصر، ص - 1



الحادية    المحاضرة   النقد الواقعي

 عشر

 

 
111 

هكذا اتخذ الكثير من النقاد العرب الواقعيين من مضمون العمل الأدبي مدارا لحديثهم، 

مركزين في ذلك على علاقة المضمون بالأيديولوجية الاشتراكية، ومدى مسايرته وللحركة 

إيديولوجي عن العمل التاريخية، محولين بذلك العمل النقدي إلى مجرد بيان سياسي أو تقرير 

.الفني ومبدعه



 

 
112 

 

 

 

  

 

 

 

 

 الثانية عشرالمحاضرة 

 النقد الجديد
 

 



الجديد النقد  الثانية المحاضرة   

 عشر

 

 
113 

 النشأة والمفهوم:أولا: 

ية على حركة نقدية أنجلو أمريك(New criticism)تطلق عبارة "النقد الجديد" 

ديد الج شهيرة سادت خلال النصف الأول من القرن العشرين، ويرى المهتمون بتاريخ النقد

، وأن 1907ومقولاته أيام  جماعة " نادي الشعراء" في لندن عام إزراباوند أنه يعود إلى 

مسترونغ إيفورار و (T.S.Eliott)إليوتأشهر ممارسيه المؤسسين توماس ستينز 

ويضاف أحيانا إليهم فرانك ريموند ليفيز عن الجانب ( I.M.Ritchard)ريتشاردز

 Jhon crowe Ransom)جون كرو رانسوم البريطاني، وعن الجانب الأمريكي كل من 

وكليانث (Robert Pen Warren  )وروبرت بين وارين ( Allen  Tate)وألن تيت  ( 

 (William K. Wimsatt)  رتز ومزاتوويليام كي(Cleanth Brooks   )بروكس

نقاد : ال....ومن الأسماء التي أطلقت على الأمريكيين الذين انتهجوا هذا النهج النقدي

 جدد.نقاد الو الالجنوبيون ، النقاد الريفيون، النقاد الهاربون ، على أن الاسم الذي استقر ه

 الناقد د إلىقد الجديد تعويذهب معظم الدارسين لهذه الحركة النقدية إلى أن تسمية الن

ذا الكتاب هبالنقد الجديد، وقد عُدَّ  1941الذي وسم كتابه سنة الأمريكي جون كرو رانسوم

ي هذا ف ومرانس بمثابة الإعلان الرسمي عن تكوّن هذه الحركة النقدية الجديدة. وقد تناول

ن، ز، وامبسوريتشاردالكتاب أعمال بعض معاصريه من النقاد الأنجلو أمريكيين مثل: 

 ، الذين دعوا إلى التركيز على النص الأدبي.وت.س إليوت، وآيفور

قد ب النوإذا عدنا إلى ظروف نشأة  هذه الحركة فإنه يمكن ملاحظة أن  "معظم أقطا

 نائية، يسيةالجديد، في البداية،  كانوا شعراء أو صحفيين أحرارا أو موظفين في مراكز تدر

ي لجديد فقد اومع نهاية الثلاثينيات ارتسمت حركة استراتيجية تبتغي الترسيخ الأكاديمي للن

ينيون كإلى ولاية أوهايو حيث أسس مجلة  1937ية ؛ إذ انتقل رانسوم سنة شكل هجرة مهن

على زمالة بجامعة 1939إضافة إلى تأسيس ملتقى نقدي سنوي، وتحصل تيت عام 

بصدور مختارات تدريسية جديدة  1938برينستون) ...( وتعززت هذه الحركة سنة 

ى في شكل مدرسي يدعو إل بعنوان)فهم الشعر( لبروكس، ووارين، وضعت النقد الجديد

 الابتعاد عن الدراسة التراجمية أو التذوقية البسيطة أو البحث عن المضمون. 

دز تشارريت في انجلترا، وهو أحد أنجب طلبة امبسون دون أن ننسى الدور الذي لعبه

ل ، حيث طور بإيعاز منه منطق القراءة المفصلة في بحث تخرج حوكومبردجفي جامعة 

ن مبعنوان )سبعة أنماط من الغموض( محاولا  1930في الشعر نشره عام تعدد المعنى 

 ف دارسيستهدتخلاله ابراز القيمة الأدبية للإبهام في الشعر. لتتوالى بعد ذلك الكتب التي 

 1939مي )بالتعاون مع وارين(: فهم الشعر وفهم الرواية بين عا بروكسالأدب مثل كتابي 

 تاب: الشعر الحديث والتراث.ك 1939. كما صدر له عام 1941و



الجديد النقد  الثانية المحاضرة   

 عشر

 

 
114 

وتجدر الإشارة إلى أن مصطلح النقد الجديد يطلق أيضا على حركة نقدية أخرى 

ظهرت في فرنسا خلال الستينيات من القرن الماضي، وهذا ما يعني أن هناك تداخلا 

 اصطلاحيا بين صيغتين من النقد الجديد، الأولى أنجلو أمريكية والثانية فرنسية؛ بحيث تواتر

مصطلح النقد الجديد، بغير دلالته الأنجلو أمريكية، ليكون عنوانا للمناهج النسقية الجديدة 

)بنيوية، سيميائية، موضوعاتية...( التي هيمنت على الساحة النقدية منذ سنوات الستينيات 

 New)خصوصا. هذا التداخل الاصطلاحي، دفع بعض الكتاب إلى تبني التسمية الانجليزية

criticism  )  للدلالة على النقد الجديد الأنجلوأمريكي، والتسمية الفرنسية(La nouvelle 

critique ) .للدلالة على النقد الجديد الفرنسي الذي سنتطرق إليه في محاضرة أخرى 

 :الأسس الفلسفية والطروحات النقديةثانيا: 

 قنياتيفترض النقد الجديد أن النص هو كيان منفصل يمكن فهمه من خلال أدوات وت

ً فريداً ((Close Readingالقراءة المتأنية/ المغلقة  من نوعه،  ، ويؤكد أن لكل نص نسيجا

 ي إظهارفديد ويؤكد أن ما يقوله النص وكيف يقوله لا يمكن فصلهما. وتتمثل مهمة الناقد الج

نص ا في الهريً ن للقارئ من خلالها أن يأخذ العناصر الكثيرة والمتنافرة ظاالطريقة التي يمك

و ألنص اويوفق بينها أو يحلها في كل متناغم وموضوعي. وباختصار، فإن الهدف هو توحيد 

كل صر شبالأحرى التعرف على الوحدة المتأصلة فيه ولكنها محجوبة. إن وعي القارئ بعنا

ضغط وال ن النص سيخضع في نهاية المطاف للتدقيق التحليليالعمل وانتباهه إليها يعني أ

 .د الجديدزة للنقلمميالتأويلي الذي توفره القراءة القريبة. ببساطة، القراءة المتأنية هي السمة ا

 ودة إلىون العلا تنجلي المبادئ والأصول الجوهرية للنقد الجديد الأنجلو أمريكي، د   

دى للذاتية الية ذه النظرية التي تجد جذورها في الفلسفة المثانظرية الخلق في الأدب والفن، ه

ي ف. وأبرز الجذور المتصلة بأطروحة نظرية الخلق (Immanuel Kant) إيمانويل كانت

 لعملافلسفة كانت فصله بين الجميل والمفيد، وهو فصل أفضى به إلى الاهتمام بخصائص 

يها فحصر ذاتية ينحصر فيها جماله، وتن الفني في ذاته، وحسبان كل عمل فني وحدة جوهرية

 الغاية منه، من دون النظر إلى مضمونه أو علاقته بما هو خارج عنه.

وعليه، كان أحد أهم الملامح المميزة للنقد الجديد الأنجلو أمريكي اعتباره العمل 

ا الأدبي تحفة، ووحدة منسجمة، وتأكيده على التأويل المحايث للنص، وعزله النص عن كل م

هو خارجه. وقد أتى التأكيد على العمل الأدبي في ذاته، بوصفه تحفة لا وثيقة، وبوصفه قيمة 

جمالية لا وسيلة توصيل، وذلك عبر التفريق بين الاستعمال العلمي والعملي للغة وبين 

الاستعمال الانفعالي. إن السمة البارزة لهذه المدرسة هي التركيز المطلق على العمل الأدبي، 

دا عن الاعتبارات الأخرى، كحياة الشاعر وبيئته وخلفيته الاجتماعية، فالعمل الأدبي له بعي



الجديد النقد  الثانية المحاضرة   

 عشر

 

 
115 

قوانينه الخاصة به، ومن ثم فإن مهمة الناقد عند النقاد الجدد ليست في أن يكشف عما يعبر 

 عنه العمل الفني بل أن يرى العمل في ذاته ولذاته، فلا يقيمّه بمقاييس خارجة عنه.

 المرتكزات والخصائص المنهجية:أهم ثالثا: 

 نهجيةيرتكز النقد الجديد في صيغته الأنجلو أمريكية على جملة من الخصائص الم

 العامة، يمكن تلخيصها في النقاط التالية:

راسة دالأدب فن والأصل فيه دراسة خصائصه الفنية والجمالية، وهذا ما يقتضي  -

د مقاصلنطلاق وإليه الوصول، دون اعتبار النص بعيدا عن محيطه السياقي؛ فمن النص الا

ويليام في هذا الإطار  لقارئ، وقد صاغالمؤلف أو وجدانية المتلقي، أو ا

 المقولتين الذائعتين: (M.Beardsley)بياردسلي ومونرو ( W.k.wimsatt)ويمزات

تقضيان و، 1949والمغالطة التأثيرية )العاطفية( عام  1946المغالطة القصدية عام 

 بين لبحث عن قصد المؤلف وهم لأنه غير موجود أو موجود بشكل محور، وأن الخلطبأن ا

لالة نه دلأ-أيضا–العمل وبين ما يحدثه من نتائج على نفسية المتلقي في ظروف معينة وهم 

واجب ن المانطباعية لا معول عليها، ومادام النقد الجديد نقدا يطمح إلى الموضوعية فإن 

 الطتين.صيانته من هاتين المغ

 ا هوتبني المقاربة النقدية للأعمال الأدبية اعتمادا عليها في ذاتها وليس على م-

تقصى ة، تخارجها،وذلك باتخاذ القراءة الفاحصة وسيلة تحليلية مركزية في الدراسة النصي

تي ة المعجم النص وتراكيبه اللغوية والبلاغية ورموزه وإشاراته وكل العناصر الجوهري

دة دلالاته وتفك مغاليقه، ويدل هذا المفهوم المركزي على فحص النصوص المفرتضيء 

 بعيدا عن بيئتها الثقافية والاجتماعية....

مكن يد لا لقد بذل النقاد الجدد جهدا كبيرا لبيان أن الأسلوب والموضوع شيء واح -

 كلينثفصلهما، وأن أهم ما يميز أي عمل فني هو وحدته العضوية، وقد كانت مقولة 

فن ي ال" إن الشكل هو معنى" مقولة مركزية إجمالا في الوجهة النظرية للحداثة فبروكس

لجديد قد اوالأدب، وقد صاغها ضمن مقال بعنوان النقاد الشكليون عرض فيه أبرز مبادئ الن

 وجاءت مقولته تلك في صدارتها، بحيث ترتب عليها عدم إمكانية الفصل بين الشكل

عن  ل الناجح. وضمن هذا المسعى، كان الاهتمام الأساسي هو البحثوالمضمون في العم

جزاء الأ الوحدة: هذا الكل الذي يشكله العمل الأدبي أو يفشل في تشكيله، والعلاقة بين

رطقة هما أسماه  -في ذات الإطار –المختلفة مع بعضها في بناء الكل. وقد ناهض بروكس 

خيص التلوطان بمهمة الناقد تقليديا؛ لأن الشرح الشرح وبدعة التلخيص اللتين كانتا تنا

 للقصيدة يقتضيان إمكانية أن ينفصل معناها عن شكلها.



الجديد النقد  الثانية المحاضرة   

 عشر

 

 
116 

مل ع العمالتأكيد على ضرورة أن يكون النقد أكثر علمية ودقة ومنهجية في تعامله -

 تيسبقة الالم الأدبي، ولهذا من الضروري نبذ التقويم المعياري والابتعاد عن إطلاق الأحكام

خصية عات الشنطباقد تؤثر سلبا على العملية التحليلية، ولهذا فإنه ينبغي في النقد الأدبي الا

دبي لعمل الأوا اوالمعرفة التاريخية واللغوية والدراسات الأخلاقية، وعلى نقاد الأدب أن يراع

 بوصفه موضوعا جماليا.

 :نقد النقد الجديدرابعا: 

هتمامه اعدم له للمعطى التاريخي والعوامل الخارجية، ومما يؤخذ على النقد الجديد تجاه  -

لنفس لعلم ا ة أوبالمؤلف والقارئ، ثم إن رفض النقاد الجدد لمفهوم الأدب بصفته انعكاسا للحيا

جعل يهذا وأو لتاريخ الأدب يحوّل الأدب على نحو لا يمكن إنكاره إلى شيء مستقل ذاتيا. 

 ره. جمهوعن الحياة الحقيقية المحسوسة لمؤلفه و الأدب مجردا إلى حدّ الغرابة، معزولا

، وهو اعي(مما يؤخذ عليه أيضا، تطبيق منهج تجريبي على حقيقة غير علمية )النص الإبد  -

ل نص كفي  ما جعل بعض الباحثين يذهبون إلى أن النقد الجديد نقد ميكانيكي يجد ما يطلبه

ين على فيزقيومقولاته )كتفضيل الشعراء الميتايختاره، فيختار دائما ما يتناسب مع أدواته 

اية الروغيرهم واقتصاره على القصيدة الغنائية وفشله في التعامل مع النصوص الطويلة ك

 والمسرحية(، ولا يشجع الدارس على البحث عن غير ما يجتره ممارسو هذا النقد.

 ذلك حينوية، ة الأدباتهم النقد الجديد أيضا بالنزعة النخبوية وبمجافاة الديمقراطي -

 يعمل في دائرة شبه مغلقة على نفسها.

ة مع مريكيوقد أدت هذه الانتقادات وغيرها إلى أفول مدرسة النقد الجديد الأنجلو أ

ا في معه بداية الستينيات، لتفسح الطريق أمام مدرسة شكلية جديدة ظهرت بفرنسا واشتركت

 1.-كما أسلفنا أعلاه –التسمية 

 

 د في النطاق العربيالنقد الجدي-

يعود ظهور أولى ممارسات النقد الجديد في الوطن العربي إلى نهاية الخمسينيات 

وبداية الستينيات، حيث تبنى العديد من النقاد العرب المتأثرين بالثقافة الأنجلوساكسونية 

كثر الطروحات النقدية للتيار الشكلاني الأنجلو أمريكي. وتجدر الإشارة إلى أن مصر هي الأ

رشاد رشدي، محمد عناني، سمير تمثيلا لهذا التيار، ومن الأسماء النقدية التي ترد هنا: 

جبرا إبراهيم يضاف إليهم سرحان، زكي نجيب محمود، علي الراعي، محمود الربيعي، 

أبرز ممثل  رشاد رشديالناقد والكاتب الفلسطيني. ومن بين الأسماء المشار إليها يبدو  جبرا

ه النقدي في هيئته الأكاديمية الممنهجة، وهذا عبر كتبه المختلفة )ما هو النقد، لهذا التوج



الجديد النقد  الثانية المحاضرة   

 عشر

 

 
117 

مقالات في النقد الأدبي، النقد والنقد الأدبي، فن القصة القصيرة...(، وكذا عبر المعارك 

سلامة نهم مالنقدية الطويلة التي خاضها مع عدد من النقاد المصريين الذين خالفوه الاتجاه، 

 . مندور موسى ومحمد

لعمل الفني كما ايؤكد أن " وظيفة النقد أن يرى  رشديوفي كلتا المعركتين كان                

يخ أو لتاراهو على حقيقته، لأن العمل الفني ليس تعبيرا عن المجتمع أو عن الكاتب أو عن 

انت عن البيئة أو عن أي شيء آخر، بل هو خلق عالم موضوعي كائن بذاته... و مهما ك

هو ي، والصلات الأولى بين هذا العالم الموضوعي وهو العمل الفني وبين العالم الخارج

ية ه العملم هذتجربة الفنان، فإن هذه الصلات قد انقطعت بمجرد أن تمت عملية الخلق، إذ بتما

طلبته  بعض يصبح العمل الفني كائنا له كيانه المستقل..."، وقد شاركه في مبادئه النقدية

د، ين الجدلغربياضطلعوا بتقديم النظرية النقدية الجديدة لدى النقاد ا -وبتوجيه منه -"الذين

، كسكلينث برو، عن 1962عبر سلسلة كتيبات، حيث نشر محمد عناني النقد التحليلي عام

  كتابهة عبد العزيز حمود" النقد الموضوعي عن ماتيو أرنولد ، كم نشر سرحان سميرونشر 

 ريتشاردز....النقد النفسي عن  فايز اسكندر، ونشر يكروتشعلم الجمال عن 

 رب فيوضمن هذا الإطار يمكن الإشارة إلى ناقد آخر كان من أوائل الدارسين الع

ا إنجلتر إلى ، الذي ذهبجبرا  إبراهيم جبراالجامعات الانجليزية، ذلك هو الناقد الفلسطيني 

 ناقدل خاص من دروس وكتابات الفي الأربعينيات ودرس في جامعة كامبردج مستفيدا بشك

( يزليفي ، حيث يقول واصفا هذه التجربة: " درست عليه )أف .ر. ليفيزالانجليزي الشهير 

 النقد ، وتتلمذت على مجلته النقدية ) تمحيص(، وعن طريقه دخلت إلى ما كان في

حديث ن العالأربعينيات حتى الستينيات يدعى بالنقد الجديد، أيام كنا نفضل كلمة الجديد 

لماضي( اقرن لشعورنا منذ ذلك الحين بأن الحديث) الذي كانت  بدايته الحقيقية في أواخر ال

 غدا مستهلكا وغير حديث". 

 سمياتوالجدير بالتنويه أن ممارسي النقد الجديد من النقاد العرب، قد وضعوا ت

وعي لموضوالنقد امنهجية عدة لتوصيف تجربتهم النقدية، كالنقد الجمالي عند روزا غريب، 

ي للغوالدى سمير سرحان ومحمود الربيعي، والنقد التحليلي لدى محمد عناني، والتحليل 

هذه للية الاستاطيقي لدى مصطفى ناصف.... لكن تبقى تسمية المنهج الفني هي الأكثر تمثي

 التوجه النقدي العربي الجديد.

قدي ه النعليها هذا التوج وبطبيعة الحال، فإن الأسس والمبادئ العامة التي يرتكز

جتهد قد اوالعربي الجديد لا تختلف عن تلك المعتمدة عند نقاد الحركة الأنجلو أمريكية، 

 في تلخيصها على النحو التالي: يوسف وغليسيالباحث 



الجديد النقد  الثانية المحاضرة   

 عشر

 

 
118 

هو فله،  النظر إلى النص الأدبي على أنه ليس نسخة من الواقع، ولكنه معادل فني -

صطفى ناصف ينمو وفقا لمنطق داخلي أو علاقة صورة كيان مستقل على حد تعبير م

 منعكسة في مرآة.

 النص كيان فني يقتضي دراسة لغوية فنية. -

ة أدبي دراسة النص الأدبي في ذاته مستقلا عن محيطه السياقي، أي التركيز على -

ي لأدباالأدب، والانطلاق من النص بعيدا عن صاحبه والظروف المحيطة به، ذلك أن للنص 

 حياته وروحه العامة التي لا تأتي من الخارج...

ند عالنظر إلى النص كصورة عضوية متكاملة، موحدة الشكل والمضمون، فالشكل  -

ظ مصطفى ناصف " هو قوة المضمون ووحدته وتركيبه، وليس قالبه أو وعاءه الذي يحف

كنيك التشكل ب:"فيه؛ لذا يدعو إلى وحدتها العضوية، نابذا فكرة تشبيه بعض الدارسين لل

اللص  عمل الذي يتبعه اللص في سرقة المنزل، يستطيع هذا التكنيك أن ينتزع إعجابنا ويظل

 منكرا قبيحا".

، يثياتحالدعوة إلى التحليل ونبذ التقييم وما ينجر عنه من إصدار لأحكام دون  -

ر كثيال ودون مجرد الاستماع إلى عناصر القضية، ذلك أن التحليل موقف يتيح لنا رؤية

لآخر، اهمل واستيعاب الغريب برحابة أوسع، أما التقييم فكثيرا ما يجعلنا ننظر من وجه ون

 نحب معيارا ونرفض آخر، بل كثيرا ما يرتبط بمعايير غير أدبية)...(

وفي الأخير يمكننا القول إن هذه الاجتهادات النقدية، كان لها تأثير بالغ في إحداث نقلة 

النقدية تنظيرا وتطبيقا، حيث كشفت مؤلفات هؤلاء النقاد وغيرهم، عن نوعية في الممارسة 

 عرفة داخلية عميقة بالنص الأدبي.وجود مسعى علمي لتكوين م



 

 
119 

 

 

 

 

 

 

 

 

 الخاتمة 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 الخاتمة    
 

 
120 

ة من المفيد ونحن نطوي صفحات هذا المؤلف البيداغوجي أن نؤكد على نقطة هام

طور لة تمفادها أن مسار النقد العربي ليس مسارا منقطعا ومقيدا بزمن محدود، بل هو رح

لأن و، توتتوالد منها الأسئلة والإشكالا ممتدة ومستمرة، تتداخل فيها الفصول والحلقات

ة عاصرالأمر كذلك فإنه لا يمكن فهم الراهن النقدي إلا في ضوء الماضي، فرهانات الم

دة ية العوأهم وتحدياتها تقتضي منا إعادة مراجعة المنجز النقدي قديمه وحديثه. من هنا تظهر

 إلى مرحلة النقد العربي الحديث بالبحث والتقصي. 

قات الحل ، لقد شكل النقد العربي الحديث حلقة محورية في سلسلة متداخلة من بالفعل

يدية  لتقلاالنقدية، مرحلة تؤرخ لبداية  انبثاق الوعي التجديدي  وانحسار  نفوذ الرؤية 

احل ن مرمالمحافظة التي جثمت على أنفاس النقد أمدا من الزمن ؛ مرحلة  تأسيسية فاصلة 

وري للحظة النهضوية  منطلقها  ومرتكزها لتستمر في مسار تطالنقد العربي   كانت ا

الرؤى  يم وتراكمي  ما فتأ يستمد زخمه من التفاعل مع  الآخر الغربي ، فالأفكار والمفاه

ورها س حضوالإشكالات النقدية التي طرحها  النقاد الرواد في هذه المرحلة ما تزال تمار

 الفاعل في راهننا النقدي.

تمكين  ثل فيفي هذا السياق العام يتنزل هذا الجهد المتواضع لتحقيق مقصد تعليمي يتم 

كر الطلبة الباحثين من بناء تصور معرفي/ منهجي واضح عن التحولات التي طالت الف

فكير الت النقدي العربي الحديث حتى أواسط القرن العشرين، ومساعدتهم على تنمية مهارات

فية، والثقا يخيةمنجز النقدي العربي، وتحليله في ضوء شروط انتاجه التارالنقدي سبيلا لفهم ال

 وفي سياق العلاقة الإشكالية التي تربط الأنا العربي بالآخر الغربي. 

 أسلوبوفي سبيل تحقيق هذا المقصد حرصنا أشد الحرص على تقديم المادة العلمية ب

استيعابها، كما تم تنظيم يراعي التدرج المعرفي ويضمن وضوح المعلومة وسهولة 

ين لتكوالمضامين التعليمية بشكل منهجي يضمن اتساق الرؤية النقدية ويستجيب لحاجات ا

نة الجامعي في هذا المجال، مراعين في ذلك تحقيق أكبر قدر من التوازن بين الرصا

عينا س طار،ألأكاديمية والوضوح البيداغوجي الذي تتطلبه العملية التعليمية. وفي ذات الإ

ة التجرب لورةجاهدين إلى إحاطة   الطلبة بالسياقات الاجتماعية والثقافية التي أسهمت في ب

اد ثر النقن تأالنقدية العربية في العصر الحديث على تنوع أشكالها وتجلياتها، فعلى الرغم م

يم مفاهل الالعرب بالمنجز النقدي الغربي، إلا أن ذلك تم بالموازاة مع جهود حثيثة لتأصي

لهوية ل ينضب لابعا والمناهج الوافدة بالعودة إلى الروافد التراثية العربية التي طالما شكلت من

 والخصوصية الثقافية.

من هنا يتضح أنه لا مجال للفصل بين المهمة التعريفية والمهمة التحليلية التأويلية، إذ 

فية والأكاديمية إلا من خلال لا يشحذ الوعي النقدي للطلبة الباحثين ولا تصقل قدراتهم المعر

الجمع بين عرض المفاهيم واستكناه دلالاتها في سياقاتها الثقافية والاجتماعية. وتبقى الغاية 

الأسمى تكوين جيل من الباحثين قادر على تجاوز حدود المعرفة النظرية إلى معترك 

 الممارسة النقدية الفعلية والفعالة.



 

 
121 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 قائمة المصادر والمراجع
 

 

 

 

 

 

 

 



 قائمة المصادر والمراجع
 

 
122 

 أولا: المصادر والمعاجم:

عربي، ، دار إحياء التراث ومؤسسة التاريخ ال15أحمد ابن منظور، لسان العرب، ج .1

 .1997، 2ط
بة المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، كتمجدي وهبة، كامل  .2

 .1948، 2لبنان، بيروت، ط

تبة مجدي وهبه وكامل المهندس، معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، مك .3
  .1984، 2لبنان، بيروت، ط

علمية، ، دار الكتب ال1جلال الدين السيوطي، المزهر في علوم اللغة وأنواعها، ج .4

 .1998، 1بيروت، ط
 

 ثانيا: الكتب المترجمة إلى العربية:

ن أسعد دوراكوفيتش، من الاستشراق إلى علم الاستشراق، تر: عدنان حسن، الآ .5
 .1الأردن ، ط 2019ناشرون وموزعون، 

 .1973 ،1إرنست فيشر، الاشتراكية والفن ـ تر: أسعد حليم، دار القلم، بيروت، ط .6

ة، افعادل نجيب بشرى، المجلس الأعلى للثقألفرد آدلر، الطبيعة البشرية، تر:  .7
 .2005 1القاهرة، ط

ن أسعد دوراكوفيتش، من الاستشراق إلى علم الاستشراق، تر: عدنان حسن، الآ .8
 ،  2019، 1ط وموزعون، الأردن،ناشرون 

، أندري جدانوف، إن الأدب كان مسؤولا، تر: رئيف خوري، دار القارئ العربي .9

 ، 1948بيروت د "، 
 و، تر: إحسان عباس 1هايمن، النقد الأدبي ومدارسه الحديثة، جستانلي  .10

 .1958محمد، دار الثقافة ، بيروت، 

، لانسون أنطوان ماييه، منهج البحث في الأدب واللغة، تر: محمد مندور .11
 .2015المركز القومي للترجمة، القاهرة، 

 ي،مالك بن نبي، شروط النهضة، تر: عبد الصبور شاهين، عمر كامل مسقاو .12

 .1986دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، دمشق، 
 

 ثالثا: المراجع باللغّة العربية:

 .2015ـ 1إبراهيم المغازي، في سيكولوجية الإبداع، عالم الكتبـ، القاهرةـ ط .13
ملكة إبراهيم عبد القادر المازني، الشعر غاياته ووسائطه، مؤسسة هنداوي، الم .14

 .2010المتحدة، د ط، 

 2011ـ 1فضل الله، علم النفس الأدبي، دار الفارابي ـ لبنان، ط إبراهيم  .15
ردن، ع، الأإبراهيم محمود خليل، النقد الأدبي الحديث، دار المسير و للنشر والتوزي .16

 .2007، 1ط

، لأردناأحمد العزي صغير، الخطاب الإبداعي المعاصر، دار أمجد للنشر والتوزيع،  .17
 .2018، 1ط



 قائمة المصادر والمراجع
 

 
123 

دة، ا الشعر المعاصر، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحأحمد زكي أبو شادي، قضاي .18

2014. 

 .2020أحمد شوقي، الشوقيات، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  .19
صر، مبيةـ أحمد كمال زكي، النقد الأدبي الحديث أصوله واتجاهاته، دار النهضة العر .20

2013. 

ار ية، الدإدريس الناقوري، المصطلح النقدي في نقد الشعر، دار النشر المغرب .21
 .1982البيضاء، 

مشق، دأسماء زريقات، النقد العربي الحديق، دار جليس الزمان للنشر والتوزيع،  .22

 .2012، 1ط
، 1ط آمنة مصطفى حسن، النقد الذاتي في الشعر المعاصر، دار لوتس للنشر الحر، .23

2021. 

 يث،أنور الجندي، خصائص الأدب العربي في مواجهة نظريات النقد الأدبي الحد- .24
 .1985.، 2دار الكتاب اللبناني، لبنان، ط

النشر، وباعة أنور عبد الحميد الموسى، علم الاجتماع الأدبي، دار النهضة العربية للط .25

 .2011القاهرة، 
، 1ن، طبوزبرة عبد السلام، طه حسين ونقد الحداثة، جداول للنشر والتوزيع، لبنا .26

2011. 
 .2016، 1العامة للكتاب، مصر، طجابر عصفور، تحولات شعرية، الهيئة المصرية  .27

ية(، حبيب مونسي، القراءة والحداثة )قراءة الكائن والممكن في القراءة العرب .28

 منشورات اتحاد الكتاب العرب، سوريا.
 بنان،ل سسة الرحاب الحديثة،ؤحسن المسكين، مناهج الدراسات الأدبية الحديثة، م .29

 .2010، 1ط

النشر سات ور أعلامه، المؤسسة الجامعية للدراحسين الحاج حسن، النقد الأدبي في آثا .30
 .1996، 1والتوزيع، لبنان، ط

لكية، ، مطبعة المدارس الم2حسين المرصفي، الوسيلة الأدبية للعلوم العربية، ج .31

 م.1888، 1القاهرة، ط
ات، خير الله عصار، مقدمة لعلم النفس الأدبي، منشورات بونة للبحوث والدراس .32

 .1،2000الجزائر، ط

 .1954، 1العبيدي، الأدب ومذاهب النقد فيه، مطبعة التفيض، بغداد، ط رشيد .33
كتاب زين الدين المختاري، المدخل إلى نظرية النقد النفسي، منشورات اتحاد ال .34

 .1998العرب، سوريا، د ط ، 

 شمس، سعاد محمد جعفر التجديد في الشعر والنقد عند جماعة الديوان، جامعة عين .35
 . 1973مصر، 

قافي زعي، استقبال الآخر الغرب في النقد العربي الحديث، المركز الثسعد البا .36

 . 2004، 1العربي، المغرب، ط
 .10شوقي ضيف، الأدب العربي المعاصر في مصر، دار المعارف، مصر، ط  .37



 قائمة المصادر والمراجع
 

 
124 

صلاح فضل ، مناهج النقد المعاصر و مصطلحاته، ميريت للنشر  .38

 .2002، 1والمعلومات، القاهرة، ط

 .2007النقد الأدبي، اتحاد كتاب العرب، سوريا، د ط، صلاح فضل، في  .39
 .1980، 2صلاح فضل، منهج الواقعية في الإبداع الأدبي، دار المعارف، القاهرة، ط .40

 .2017طه حسين، في الأدب الجاهلي، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  .41

 .2014، طعباس محمود العقاد، اللغة والشاعر، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة، د  .42
 .2013، عباس محمود العقاد، يسألونك، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، مصر، د ط .43

ايب عبد الحكيم راضي، النقد الاحيائي وتجديد الشعر في ضوء التراث، دار الش .44

 .1993، 1للنشر، القاهرة، ط
 تحدة،عبد الرحمان شكري، ديوان عبد الرحمان شكري، مؤسسة هنداوي، المملكة الم .45

2017. 

يدة، الجد عبد العظيم أنيس، محمود أمين العالم، في الثقافة المصرية، دار الثقافة .46
 .1989، 3مصر، ط

ة، المالي عربيةعبد الكريم الأشتر، النثر وفنونه في المهجر الشمالي، معهد الدراسات ال .47

 .1961القاهرة، 
ر، النشواسات عبد الله إبراهيم، السردية العربية الحديثة، المؤسسة العربية للدر .48

 .2013، 1بيروت، ط 
لمؤسسة ات، اعبد الله إبراهيم، المركزية الغربية )إشكالية التكون والتمركز حول الذ .49

 .2003، 2العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط

 لقاهرة،ازيع، عبد الله خضر أحمد، مناهج النقد الأدبي الحديث، دار الفجر للنشر والتو .50
 .2017، 1ط

اهرة، ، القالأدب العربي الحديث ومذاهبه، دار الفجر للنشر والتوزيع عبد الله خضر، .51

 . 2017، 1ط 
 .2010عبد الملك مرتاض، في نظرية النقد، دار هومة للطباعة والنشر، الجزائر،  .52

، النشرعبد الواحد لؤلؤة، موسوعة المصطلح النقدي، المؤسسة العربية للدراسات و .53

 . 1983بيروت، ط،
ة، لمتحدالديوان في الأدب والنقد، هنداوي ي آي سي، المملكة ا العقاد والمازني، .54

2018. 

 .2014العقاد، ساعات بين الكتب، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  .55
 العقاد، وحي الأربعين، دار القلم، لبنان. .56

 ردن،علي محمود علي العمري، المحصل في فلسفة الحداثة، دار النور المبين، الأ .57

2017. 
 .2014، نظرية الشعر، دار البيروني للنشر والتوزيع ـ الأردن، عمار حلاسة .58

، ناشرون لعلوملعمر عيلان، النقد العربي الجديد، مقاربة في نقد النقد، الدار العربية  .59

 .2010، 1لبنان، ط
 .1977، 3عيسى الناعوري، أدب المهجر، دار المعارف، مصر، ط .60

 .1989، 1الجديد، لبنان، طفيصل دراج، الواقع والمثال، دار الفكر  .61



 قائمة المصادر والمراجع
 

 
125 

ي كمال نشأت، أبو شادي وحركة التجديد في الشعر العربي، دار الكاتب العرب .62

 .1968للطباعة والنشر، القاهرة، د ط، 

لأدب اة في ماهر البطوطين الرواية الأم )ألف ليلة وليلة في الآداب العالمية ودراس .63
 .2022المقارن(، مؤسسة الهنداوي، المملكة المتحدة، 

مجدي حماد، ثورة مصر مشروع نهضة عربية، دار النهضة العربية، بيروت،  .64

2012. 
، 2محمد أحمد ربيع، ت في اريخ الأدب العربي الحديث، دار الفكر، الأردن، ط .65

1006. 

 E- Kutubحمد الطيب قويدري، مفهوم التراق في النقد العربي الحديث، دار )م .66
Ltd2018، 1(، لندن، ط. 

لي حمد عميمي، النقد العربي الحديث ومدارس النقد الغربية، دار محمد الناصر العج .67

 .1998، 1الحامي للنشر والتوزيع، تونس، ط
ار يث، دمحمد أنور إسماعيل النعيميي، الاتجاه النفسي في نقد السرد العربي الحد .68

 الكتب العلمية، 

باعة للط يةمحمد حسن عبد الله، مداخل النقد الأدبي الحديث، الدار المصرية السعود .69
 . 2005والنشر والتوزيع، القاهرة، 

رفة المع محمد زكي العشماوي، أعلام الأدب العربي الحديث واتجاهاتهم الفنية، دار .70
 الجامعية، مصر، د ت، 

 وزيع،محمد غنيمي هلال، النقد الأدبي الحديث، نهضة مصر للطباعة والنشر والت  .71

 .1997مصر، د ط، 
عند العرب، نهضة مصر للطباعة والنشر محمد مندور، النقد المنهجي  .72

 .1996والتوزيع، مصر، 

يع، محمد مندور، النقد والنقاد المعاصرون، نهضة مصر للطباعة والنشر والتوز .73
 .1997القاهرة، 

 .2020محمد مندور، في الميزان الجديد، مؤسسة هنداوي، المملكة المتحدة،  .74

ي مد حامالنقد الغربية، دار محمحمد ناصر العجيمي، النقد العربي الحديث ومدارس  .75
 .1998، 1للنشر والتوزيع، تونس، ط

د. ن  اهرة،محمود الربيعيي  في نقد الشعر، دار غريب للطباعة والنشر والتوزيع، الق .76

 ت.
من  لثامنمحمود ميري، أسئلة النقد الأدبي العربي الحديث خلال العقدين السابع وا .77

 .2015القرن العشرين، دار الأمان، الرباط، 

الشعر العربي الحديث، في النصف الأول من القرن  اتجاهاتمنصور قيسومة،  .78
 .2014، 1العشرين، الدار التونسية   للكتاب، تونس، ط

يروت، بربي، ميجان الرويلي وسعد البازعي، دليل الناقد الأدبي ، المركز الثقافي الع .79

 .2000، 2ط
 .1991، 15ميخائيل نعيمة، الغربال، دار نوفل، بيروت، ط .80



 قائمة المصادر والمراجع
 

 
126 

، 7وت، طميخائيل نعيمة، سبعون حكاية عمرـ المرحة الثانية، دار نوفل للنشر، بير .81

1991. 

كتاب ار الناظم عودة، تكوين النظرية في الفكر الإسلامي والفكر العربي المعاصر، د .82
 .2009، 1الجديد المتحدة، ليبيا، ط

 ة، لبنان.نبيل خالد أبو علي، البحث الأدبي اللغوي، دار الكتاب العلمي .83

صر، نشر، منبيل راغب، موسوعة النظريات الأدبية، الشركة المصرية العالمية لل .84
 .2003، 1ط

 يوسف وغليسي، مناهج النقد الأدبي. .85

 

 ثالثا: المجلات:

، 5 لمجلدتيري إيجلتون، الماركسية والنقد الأدبي، تر: جابر عصفور، مجلة فصول، ا .86

 . 1985يونيو   3العدد
 الأدب،سوسيولوجيا الأدب وسوسيولوجيا الكتابة، مجلة اللغة والطاهر روانينية،  .87

 .2001، أفريل 15جامع الجزائر، العدد 

، 7المجلد  ،26فاروق العمراني، النقد والأيدولوجياـ مجلة علامات في النقد، العدد  .88
 .1907ديسمبر 

 ، سبتمبر284-283محمد جمال باروت، الحداثة الأولى، مجلة المعرفة، العدد  .89
1985. 

 

 
  

 

 
 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 فهرس المحاضرات

 

 

 

 

  

 

 

 



 فهرس المحاضرات
 

 
128 

.........................................................................................................مقدمة

 خ-أ.........................

مدخل إلى النقد العربي -1

 14-9.......................................................................................1الحديد

 2مدخل إلى النقد العربي الحديث -2

................................................................................. 16-22 

النقد  -3

.......................................................................................................الإحيائي

..... 24-28 

إرهاصات التجديد في النقد -4

 42-30..................................................................................العربي

جماعة -5

........................................................................................................الديوان

.....44-51 

عة جما-6

..........................................................................................................أبولو

.......53-58 

جماعة الرابطة  -7

-60................................................................................................القلمية

66 

النقد  -8

......................................................................................................التاريخي

........68-78 

النقد  -9

.....................................الاجتماعي...............................................................

........80-87 

النقد  -10

........................................................................................................النفسي

.....89-99 



 فهرس المحاضرات
 

 
129 

النقد  -11

.......................................................................................................الواقعي

.101-113 

النقد  -12

.........................................................................................................الجديد

115-120 

- 

........................................................................................................الخاتمة

.............122-123 

قائمة المصادر  -

................................................................................................والمراجع

125-129 

هرس ف -

..................................................................................................المحاضرات

........131 


