
1 
 

 

 رات فكرية                      الس نة الأولى ماستر ـــ أأدب حديث و معاصر  يا مقياس ت 

 الأس تاذة: مفيدة عليوط  

 
 الفلسفة الرشدية المحاضرة الثامنة :                      

 توطئة 

الموافق  ه    520ولد أأبو الوليد محمد بن أأحمد بن محمد بن أأحمد بن رشد في مدينة قرطبة س نة  

، وترعرع في حب العلم وأأهله في كنف والده الذي كان من كبار علماء قرطبة وقضاتها،  م 1026

لى العلوم الماورائية، فظهر منه نبوغ   وشغف في حداثة س نه بدراسة الطب والشريعة وتطلع ا 

ليه ا عجيب لف  نظار، والعجيب من أأمر هذا الفيلسوف الكبير أأنه لا يدُرى أأين درس  لأ ت ا 

  الفلسفة والعلوم الماورائية، ومن أأس تاذه في هذه العلوم؟ 

هكذا يثبت بالواقع التاريخي أأن ابن رشد لم يأأخذ فلسفته عن ابن طفيل كما أأثبت من قبل  

فة غير معروف ولعله بدراس ته لمبادئ  أأنه لم يأأخذها عن ابن ماجه، فيبقى أأس تاذه في الفلس

العلوم الشرعية وعلم الكلام عكف على دراسة كتب أأرسطو وتتلمذ عليه بواسطة كتبه، كما  

يظهر من تأأثره البالغ بفلسفته، وعلى أأي حال فهو فيلسوف كبير يكتنفه الغموض وتحيط به  

؟ أأهو فيلسوف  الاس تفهامات من كل جانب، أأهو فيلسوف متهور؟ كما يقول بعض الكتاب

جامع بين الفلسفة والدين كما يظهر من بعض كتبه؟ أأهو أأشعري في عقيدته؟ أأو واقفيٌ؟ أأو  

 مفوض؟ أأو هو.. أأو هو.. أأهو باطنٌي الخ. 

الشريعة  من  )ت  موقفه  الحفيد  رشد  ابن  اتبع  الفلاسفة    595:  من  المؤولين  أأسلافه  ه( 

اتجاهاتهم واختياراتهم المذهبية المخالفة  والمتكلمين، في تأأويلهم للنصوص الشرعية، لتتفق مع  

 للشرع. ويعُد من أأكثرهم اهتماما بالتأأويل، وممارسة له.  

 

 



2 
 

  : وأأما معنى التأأويل: لغة، وشرعا، واصطلاحا 

ليه.   في لسان العرب: التأأويل هو: التفسير، والتدبير، والتقدير، ومأ ل الشيء الذي يصير ا 

وأأما معناه في الشرع، فله معنيان: أأولهما   والتفسير معناها واحد وعبارات: التأأويل، والمعنى،  

ليه، كقوله تعالى:  )) قَاَلَ يََ أَبتَِ هَذَا تََوِيلُ رُؤْيََيَ مِن قبَْلُ   حقيقة الشيء وما يؤول أأمره ا 

لاَّ تََوِيلَهُ يوَْمَ  ... و   -  100سورة يوسف:  -  قدَْ جَعَلهََا رَبِِّ حقا(( 
ِ
 يََتِِ تََوِيلُهُ  ))هَلْ ينَظُرُونَ ا

 )) ِِناَ بِالحَْقِِ ينَ نسَُوهُ مِن قبَْلُ قدَْ جَاءتْ رُسُلُ رَب ِ ، بمعنى يوم  -   53سورة الأعراف:  - يقَُولُ الذَّ

أأمر المعاد. والمعنى الثاني هو: التفسير والبيان، والتعبير عن   يأأتِ حقيقة ما أُخبروا به من 

ئنْاَ بتأأويله  الشيء، كقوله تعالى:  نيَِن(( ))نبَِِ نََّّ نرََاكَ مِنَ المُْحْس ِ
ِ
  –   36سورة يوسف:  -   ا

وأأما معناه عند السلف من المفسرين والفقهاء والمحدثين، فمعناه التفسير والبيان، وبهذا المعنى  

وأأما معناه عند المتأأخرين، من   عرف هؤلاء معاني القرأ ن الكريم والحديث النبوي الشريف. 

صرف اللفظ عن ظاهره وحقيقته، ا لى مجازه وما يُخالف ظاهره،    )) المتكلمين والأصوليين فهو 

  )) التأأويل يحتاج ا لى دليل و    على خلاف الأصل   التأأويل  يقُال لذا   وهذا هو الشائع عندهم 

التأأويل في كتاب الله   التأأويل، ولا هو معنى  يرُيدونه بلفظ  و هذا المعنى لم يكن السلف 

 . تعالى 

  :وأأس بابه عند ابن رشد : مفهوم التأأويل أأولا 
خراج  عرِف ابن رشد التأأويل بأأنه      دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية ا لى الدلالة المجازية،    )) ا 

من غير أأن يُخَل في ذلك بعادة لسان العرب في التجوِز من تسمية الشيء بشبيه أأو بسببه  

أأو لاحقه أأو مُقارنه، أأو غير ذلك من الأش ياء التي عدُدت في تعريف أأصناف الكلام المجازي  

 .)) . 

عبثاً بالنص،  ليس  عند    فالتأأويل عنده  الباطن  لى  ا  الظاهر  انتقالًا من  بل  لمعانيه،  ليًّا  ولا 

 الضرورة العقلية فقط 

 :لكن ابن رشد يشدِد على أأن التأأويل 

 ليس متاحًا للعامة *

 ولا يجوز نشره بين من لا يمتلك أأدواته *

لى الفتنة واضطراب العقائد *    لأنه قد يفضي ا 



3 
 

 . العقلانية المسؤولة، لا العقلانية الفوضوية  وهذا يبرز جانبًا مهمًا في فكره 

 ثانيًا: الفلسفة بوصفها فريضة عقلية 

ينطلق ابن رشد من فكرة جريئة، لكنها في غاية الانسجام مع النص القرأ ني، وهي أأن النظر  

  فكما أأن الصلاة فريضة على القادر جسديًَ   ، العقلي فريضة شرعية على من امتلك القدرة عليه 

 .فا ن التفكير فريضة على القادر عقليًا 

ويس تدل على ذلك بأأن القرأ ن نفسه مليء بنداءات التفكير والتدبرِ والنظر، مما يجعل الفلسفة  

لهيي، لا أأداة لمعارضته  — باعتبارها أأرقى أأشكال النظر   —   .وس يلة لفهم المقصد الا 

ل ين العقل والنق ثالثاً: لا تعارض ب   

  فابن ة  والشريعالقضية المركزية في الفلسفة الرشدية هي نفي التعارض الجوهري بين العقل 

ذا كان العقل صادقاً، وكانت الشريعة حقًا، فلا يمكن  و هي :     رشد يقرر قاعدة حاسمة  ا 

فا ن بدا التعارض، فهو تعارض ظاهري لا حقيقي، وسببه أأحد  ق،  للحق أأن يناقض الح

 :أأمرين 

 فهم حرفي جامد للنص ـــ  1

 أأو اس تدلال عقلي نَّقص أأو فاسد ـــ  2

عادة      وهنا لا يدعو ابن رشد ا لى تقديم العقل على النص  لى ا  ولا النص على العقل، بل ا 

 .القراءة وفق منهج علمي دقيق

قناع   / خامسًا   تقس يم الناس بحسب مناهج الا 

: يميِّ ابن رشد بين ثلاث فئات معرفية   

 .وهم عامة الناس، ويكفيهم ظاهر النص  :أأهل الخطابة ـــ  1

 .وهم المتكلمون  :أأهل الجدل ـــ  2

 .وهم الفلاسفة  :أأهل البرهان ـــ 3

لغاء أأو تحقير  وهذا التقس يم يعكس فلسفة اجتماعية عميقة،    ، ولكل فئة خطاب يناس بها دون ا 

                  ترى أأن وحدة المجتمع لا تقوم على توحيد العقول، بل على احترام اختلافها

ابن رشد والغزال  خلاف  / سادسًا   

وكأنه صراع بين الا يمان والكفر، بينما    يسُاء كثيًرا فهم الخلاف بين ابن رشد والا مام الغزال 

الغزال رأأى أأن الفلاسفة تجاوزوا حدود العقل،   حقيقته اختلاف في المنهج المعرفي هو في  

وبعض ال راء الفلسفية الشاذة   خلط بين فلسفة أأرسطو بينما رأأى ابن رشد أأن الغزال   



4 
 

دفاعاً عن الفلسفة البرهانية، لا عن كل ما قاله   افت" لابن رشد  لته " تهافت ا وجاء كتاب 

                الفلاسفة

 العقل والكون والس ببية  ا/ سابعً 

نكارها يؤدي ا لى فوضى معرفية، حيث لا   يدافع ابن رشد عن مبدأأ الس ببية، ويرى أأن ا 

لهية ثابتة، والبحث في    ة يعود للعلم معنى، ولا للتجربة قي  فالكون عنده منظم، تحكمه سنن ا 

ية هذه السنن هو عبادة عقل   

الفلسفة الرشدية في العالم الا سلام   مأ ل  / ثامناً  

ونفُي    ه حرقت بعض كتب أأ  ُ و   حورب في الأندلس   من المفارقات التاريخية أأن فكر ابن رشد

وأأثرِت في فلاسفة كبار    ت ودرِست في الجامعا   أأعماله في أأوروبا   بينما ترجمت   ه في أ خر حيات 

غربًا، بينما خبا شرقه   مثل توما الأكويني وهكذا انتقل العقل الرشدي   

 

 

 

 

 المراجع 

، منشورات المدينة  العقل والنقل عند ابن رشد   ، الش يخ محمد أأمان بن علي الجام ــ 1

1978،  11المنورة، المملكة العربية السعودية، ط   

رشد: فصل المقال في تقرير ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، حققه محمد    ابن  ـــ    2

. 2002  ، 3ط عابد الجابري، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت ،   

ه 1414دار صادر، بيروت،  ـــ ابن منظور، لسان العرب، تح: اليازجي و أ خرون،  3  


